
E-ISSN : 2527-631X 

El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 

 

 

 

 

32 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025 

TIPOLOGI KEKAFIRAN DALAM PEMIKIRAN FAZLUR RAHMAN DAN 

RELEVANSINYA TERHADAP KONTEKS KEBERAGAMAAN KONTEMPORER 

 

 

Irsyad Kholis Fatchurrozaq 

Sekolah Tinggi Agama Islam Nahdlatul Ulama Madiun 

qazzoroe@gmail.com 

 

 

Abstrak: Penelitian ini membahas tipologi kekafiran dalam pemikiran Fazlur Rahman dan 

relevansinya terhadap konteks keberagamaan kontemporer, dengan latar belakang munculnya 

praktik eksklusivisme dan intoleransi dalam masyarakat modern yang sering memanfaatkan 

istilah “kafir” secara sempit. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan 

studi pustaka dan analisis konten terhadap karya-karya Fazlur Rahman, khususnya terkait 

konsep kekafiran dan penerapan metode double movement dalam penafsiran Al-Qur’an. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa Rahman memahami kekafiran bukan sekadar sebagai 

penolakan teologis, tetapi sebagai pengingkaran terhadap nilai-nilai moral dan etika universal, 

yang dapat dikategorikan sebagai kekafiran moral, struktural, dan intelektual. Penerapan 

metode double movement memungkinkan reinterpretasi ayat Al-Qur’an secara kontekstual, 

sehingga kekafiran dipahami sebagai refleksi etis atas perilaku manusia, bukan label identitas 

agama. Pemikiran Rahman relevan dalam membangun sikap inklusif, toleran, dan humanistik 

di masyarakat plural, sekaligus mendorong pendidikan dan praktik keberagamaan yang 

menekankan keadilan, kemanusiaan, dan solidaritas sosial. 

Kata kunci: Fazlur Rahman, kekafiran, double movement, hermeneutika Al-Qur’an, etika 

Islam, keberagamaan kontemporer, inklusivitas, toleransi. 

 

 

LATAR BELAKANG  

Fazlur Rahman merupakan salah satu tokoh pembaru Islam yang paling berpengaruh 

pada abad ke-20. Lahir di Pakistan dan menempuh pendidikan tinggi di Barat, Rahman muncul 

sebagai intelektual Muslim yang berusaha memadukan tradisi keilmuan Islam dengan 

rasionalitas modern. Ia melihat kemunduran dunia Islam bukan bersumber dari ajaran Islam itu 

sendiri, melainkan dari cara berpikir umat yang kehilangan vitalitas intelektual. Menurut 

Rahman, umat Islam harus kembali menghidupkan semangat ijtihad dan rasionalitas agar pesan 

moral Al-Qur’an tidak membeku dalam bentuk literal yang kaku.1 

Kegelisahan intelektual Rahman lahir dari keprihatinannya terhadap kecenderungan 

umat Islam yang terjebak pada formalisme. Ia melihat bahwa banyak orang memahami Islam 

 
1 Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition, University of Chicago 

Press, 1982, hlm. 5–6 



E-ISSN : 2527-631X 

El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 

 

 

 

 

33 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025 

hanya sebatas ritual dan hukum, sementara nilai-nilai moral yang menjadi ruh ajaran Al-Qur’an 

terlupakan. Bagi Rahman, jika Al-Qur’an dipahami secara sempit, maka agama kehilangan 

kekuatan transformatifnya untuk membentuk masyarakat berkeadaban.2 

Salah satu konsep yang menjadi sorotan Rahman dalam membaca ulang ajaran Islam 

adalah konsep kufr atau kekafiran. Secara etimologis, kufr berarti menutup atau menolak 

kebenaran. Namun, dalam perkembangan pemikiran teologis Islam, istilah ini sering 

dikerangkakan semata-mata sebagai “penolakan terhadap Tuhan” atau “ketidakberimanan 

terhadap risalah Islam.” Padahal, Al-Qur’an memuat penggunaan istilah kufr yang lebih luas, 

yang mencakup dimensi moral dan sosial, bukan sekadar teologis.3 

Dalam kenyataan sosial keagamaan masa kini, istilah “kafir” kerap dipakai secara 

sempit dan eksklusif. Ia sering dijadikan alat untuk menegaskan perbedaan, bahkan untuk 

membenarkan tindakan diskriminatif terhadap kelompok lain. Fenomena ini memperlihatkan 

bahwa istilah kekafiran telah bergeser dari konteks moral menjadi label identitas politik dan 

sosial. Di sinilah muncul urgensi untuk mengembalikan makna kufr ke ranah etika, 

sebagaimana ditawarkan oleh Fazlur Rahman. 

Melalui metode hermeneutik yang dikenal sebagai double movement, Rahman 

mengajukan dua langkah pembacaan Al-Qur’an. Pertama, memahami teks dalam konteks 

historis ketika wahyu diturunkan; kedua, menafsirkan nilai moral universal yang dapat 

diterapkan dalam konteks kekinian. Dengan cara ini, kufr tidak lagi dibaca secara tekstual, 

melainkan sebagai bentuk penolakan terhadap nilai-nilai kebenaran yang bersifat universal dan 

kemanusiaan.4 

Rahman menolak pandangan yang memandang kekafiran semata-mata sebagai 

persoalan akidah. Baginya, kufr adalah kondisi moral yang lahir dari sikap menolak kebenaran 

meski telah mengetahuinya. Kekafiran berarti menutup diri dari cahaya keadilan dan kasih 

sayang, dua prinsip yang menjadi inti pesan ilahi. Dengan demikian, seseorang bisa saja disebut 

“kafir” bukan karena agamanya, tetapi karena ia melanggar nilai-nilai etis yang menjadi 

fondasi kehidupan beriman. 

 
2 Saiful Muzani, Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran Fazlur Rahman, Mizan, Bandung, 1994, hlm. 122. 
3 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu‘i atas Pelbagai Persoalan Umat, Mizan, Bandung, 

1996, hlm. 221–223 
4 Fazlur Rahman, Major Themes of the Qur’an, University of Chicago Press, 1980, hlm. 7–8. 



E-ISSN : 2527-631X 

El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 

 

 

 

 

34 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025 

Pendekatan Rahman ini membawa perubahan cara pandang terhadap keberagamaan. 

Fokusnya bukan lagi pada “siapa yang kafir”, tetapi pada “perilaku apa yang mencerminkan 

kekafiran.” Kekafiran, dalam pandangan ini, identik dengan kesombongan, kezaliman, dan 

keengganan untuk menegakkan kebenaran. Ia tidak terikat pada identitas formal, melainkan 

pada moralitas tindakan.5 

Dengan kerangka moral tersebut, Rahman berusaha menegaskan bahwa Al-Qur’an 

bukanlah teks yang memecah manusia dalam kelompok “beriman” dan “kafir” secara statis. 

Sebaliknya, Al-Qur’an mengajak manusia untuk selalu bergerak menuju kebenaran moral. 

Keimanan dan kekafiran adalah dua kutub yang berproses, yang menggambarkan perjalanan 

etis manusia dalam menghadapi realitas sosialnya. 

Kajian terhadap tipologi kekafiran menurut  pemikiran Fazlur Rahman menjadi penting 

karena membuka kembali ruang tafsir yang lebih inklusif terhadap konsep iman dan kufr. 

Dalam Al-Qur’an, keduanya merupakan dialektika yang menggambarkan dinamika batin 

manusia antara kesadaran moral dan penolakannya. Penelitian terhadap pemikiran Rahman 

memungkinkan kita memahami bahwa kekafiran bukan sekadar doktrin yang membelah 

manusia, melainkan refleksi dari kondisi etis yang mengingkari nilai ilahi. 

Lebih jauh, gagasan Rahman memiliki implikasi sosial yang luas. Dengan 

menempatkan kekafiran dalam konteks moral, ia menegaskan bahwa sikap intoleran, korup, 

dan zalim merupakan bentuk kekafiran aktual dalam kehidupan modern. Artinya, kekafiran 

dapat muncul bahkan di tengah masyarakat yang mengaku beriman, bila perilakunya 

menyalahi prinsip keadilan dan kemanusiaan. 

Dalam konteks masyarakat Indonesia yang plural, pendekatan Rahman ini sangat 

relevan. Istilah “kafir” sering menjadi sumber ketegangan dalam wacana publik, terutama 

ketika digunakan untuk menegasikan kelompok lain. Dengan memahami kekafiran secara 

moral dan etis, umat beragama diajak untuk menilai manusia berdasarkan perilaku dan 

kontribusi kemanusiaannya, bukan pada identitas keagamaannya. 

Selain itu, pemikiran Rahman juga dapat menjadi dasar pengembangan pendidikan 

agama yang lebih terbuka. Jika pendidikan Islam menekankan nilai-nilai etika dan rasionalitas 

sebagaimana yang diajarkan Rahman, maka peserta didik tidak hanya akan memahami agama 

 
5 Azyumardi Azra, Islam Reformis: Dinamika Intelektual dan Gerakan, RajaGrafindo Persada, Jakarta, 1999, 

hlm. 88. 



E-ISSN : 2527-631X 

El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 

 

 

 

 

35 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025 

secara dogmatis, tetapi juga menghayatinya sebagai sistem moral yang membebaskan. 

Pendidikan agama seperti ini akan melahirkan generasi Muslim yang kritis, moderat, dan 

berempati terhadap sesama. 

Dalam dunia akademik, pemikiran Fazlur Rahman memberi kontribusi besar terhadap 

perkembangan tafsir modern. Ia memadukan analisis historis dan moral dalam membaca Al-

Qur’an, sehingga membuka kemungkinan tafsir yang relevan dengan tantangan zaman. 

Pendekatannya yang etis dan kontekstual menjadikannya pionir dalam studi Islam modern, 

terutama dalam usaha menjembatani antara tradisi klasik dan tuntutan modernitas.6 

Dengan demikian, penelitian mengenai tipologi kekafiran dalam pemikiran Fazlur 

Rahman tidak hanya mengulas konsep teologis, tetapi juga mengandung misi sosial dan 

kemanusiaan. Melalui pendekatan moral, kita dapat menilai bahwa kekafiran sejati terletak 

pada perilaku yang menolak kebenaran, bukan pada label keagamaan yang melekat pada 

individu atau kelompok. 

Akhirnya, penelitian ini diharapkan dapat memperkuat wacana teologi Islam yang lebih 

terbuka dan berorientasi pada nilai-nilai kemanusiaan. Dengan menggali pemikiran Fazlur 

Rahman, kita dapat menemukan kembali inti ajaran Islam sebagai agama moral yang menyeru 

kepada keadilan, kasih sayang, dan penghargaan terhadap martabat manusia—seraya menolak 

segala bentuk kekafiran yang bersumber dari kesombongan, penindasan, dan ketidakadilan 

sosial.7 

 

 

METODE PENELITIAN  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan 

(library research). Pendekatan ini dipilih karena kajian terhadap pemikiran Fazlur Rahman 

berfokus pada analisis teks dan gagasan, bukan pada pengumpulan data empiris di lapangan. 

Sumber utama penelitian ini adalah karya-karya orisinal Rahman, seperti Islam and Modernity 

dan Major Themes of the Qur’an, serta tulisan-tulisan pendukung dari para penafsir dan 

pengkaji pemikirannya. Melalui studi kepustakaan ini, peneliti berupaya memahami struktur 

 
6 M. Amin Abdullah, Multidisiplin, Interdisiplin, dan Transdisiplin dalam Studi Islam, IB Pustaka, Yogyakarta, 

2020, hlm. 98. 
7 M. Kamal Hasan, Contemporary Muslim Intellectuals and Their Works, Islamic Book Trust, Kuala Lumpur, 

1991, hlm. 156 



E-ISSN : 2527-631X 

El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 

 

 

 

 

36 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025 

argumentasi, konteks historis, dan orientasi moral yang melandasi pandangan Rahman tentang 

kekafiran. 

Pendekatan analisis yang digunakan dalam penelitian ini bersifat hermeneutik, yaitu 

metode penafsiran yang berusaha menggali makna di balik teks. Pendekatan ini sejalan dengan 

metode double movement yang dikembangkan Rahman sendiri, yakni memahami makna teks 

dalam konteks historisnya dan kemudian menarik nilai moral universal untuk konteks masa 

kini. Melalui pendekatan hermeneutik ini, penelitian berupaya menemukan relevansi 

pemikiran Rahman terhadap problem keberagamaan kontemporer, terutama terkait dengan 

persoalan eksklusivisme dan intoleransi. 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran literatur primer dan sekunder. 

Literatur primer meliputi karya-karya asli Fazlur Rahman, sedangkan literatur sekunder 

mencakup tulisan para sarjana yang menafsirkan dan mengkritisi pemikirannya, baik dari 

perspektif teologis, filosofis, maupun sosiologis. Setiap data yang diperoleh kemudian 

diklasifikasikan berdasarkan tema dan dikaji secara komparatif untuk memperoleh pemahaman 

yang utuh tentang konsep kekafiran dalam kerangka pemikiran Rahman. 

Analisis data dilakukan dengan menggunakan metode deskriptif-analitis. Tahap 

deskriptif dilakukan untuk menjelaskan gagasan Rahman secara sistematis, sedangkan tahap 

analitis digunakan untuk mengkaji relevansi pemikirannya dengan konteks keberagamaan 

masa kini. Pendekatan ini memungkinkan penelitian tidak hanya berhenti pada tataran 

konseptual, tetapi juga menawarkan refleksi kritis tentang bagaimana tipologi kekafiran dalam 

pandangan Rahman dapat menjadi basis teologi Islam yang lebih inklusif, etis, dan kontekstual. 

 

KAJIAN PUSTAKA  

Kajian pertama dapat ditemukan dalam karya Saiful Muzani berjudul Islam Rasional: 

Gagasan dan Pemikiran Fazlur Rahman (Mizan, 1994). Buku ini menyoroti upaya Rahman 

untuk merevitalisasi rasionalitas Islam melalui metode ijtihad modern. Muzani menekankan 

pada aspek metodologis Rahman dalam menggabungkan dimensi historis dan etis dalam 

penafsiran Al-Qur’an. Namun, pembahasan dalam karya ini belum secara khusus mengupas 

tentang konsep kekafiran (kufr), melainkan lebih menyoroti struktur pemikiran dan metode 

hermeneutik Rahman secara umum. 

Kajian kedua ditulis oleh Azyumardi Azra dalam buku Islam Reformis: Dinamika 

Intelektual dan Gerakan (RajaGrafindo Persada, 1999). Azra menelusuri pengaruh pemikiran 



E-ISSN : 2527-631X 

El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 

 

 

 

 

37 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025 

Rahman terhadap gerakan intelektual Islam di dunia Muslim modern. Ia menilai bahwa 

gagasan Rahman tentang rasionalitas dan moralitas memiliki pengaruh besar terhadap 

perkembangan studi Islam di Asia Tenggara. Meski demikian, pembahasan Azra lebih 

menyoroti aspek reformisme pemikiran Islam secara sosial-politik, bukan eksplorasi mendalam 

terhadap tipologi kekafiran dalam kerangka etis Rahman. 

Kajian ketiga berasal dari M. Amin Abdullah melalui karyanya Multidisiplin, 

Interdisiplin, dan Transdisiplin dalam Studi Islam (IB Pustaka, 2020). Abdullah menyoroti 

pentingnya pendekatan integratif dalam memahami teks-teks keagamaan, termasuk metode 

double movement Rahman yang menjadi inspirasi bagi paradigma studi Islam kontemporer. Ia 

memandang pemikiran Rahman sebagai jembatan antara tradisi klasik dan modernitas, namun 

tidak menempatkan isu kekafiran sebagai tema utama. Fokusnya lebih pada aspek 

epistemologis dalam studi Islam modern. 

Kajian keempat dapat ditemukan dalam tulisan M. Kamal Hasan berjudul 

Contemporary Muslim Intellectuals and Their Works (Islamic Book Trust, 1991). Hasan 

memaparkan posisi Fazlur Rahman di antara para pemikir Muslim kontemporer lainnya seperti 

Ismail al-Faruqi dan Syed Hossein Nasr. Dalam kajiannya, Hasan menilai bahwa Rahman 

berhasil menghadirkan model intelektual Islam yang kritis terhadap dogmatisme. Namun, 

bahasan mengenai konsep kekafiran dalam karya ini masih bersifat sekilas dan tidak dikaitkan 

secara eksplisit dengan realitas sosial-keagamaan modern. 

Berbeda dengan penelitian-penelitian sebelumnya, penelitian ini berfokus secara 

khusus pada tipologi kekafiran dalam pemikiran Fazlur Rahman dan relevansinya terhadap 

konteks keberagamaan kontemporer. Jika kajian terdahulu lebih menekankan aspek 

metodologis atau kontribusi intelektual Rahman secara umum, maka penelitian ini berusaha 

menggali makna kufr sebagai konsep moral dan sosial yang memiliki implikasi terhadap 

kehidupan umat beragama di masyarakat plural. Dengan demikian, penelitian ini diharapkan 

dapat memperluas horizon pemikiran Islam Rahman dari sekadar wacana metodologis menjadi 

refleksi etis yang aplikatif dalam konteks modern. 

 

 

 

 

 

 



E-ISSN : 2527-631X 

El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 

 

 

 

 

38 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Latar Belakang Intelektual dan Konteks Pemikiran Fazlur Rahman 

Fazlur Rahman lahir di Hazara, Pakistan (dulu wilayah India Britania) pada tahun 1919 

dalam lingkungan keluarga ulama yang kuat memegang tradisi keislaman klasik. Ayahnya 

adalah seorang alim lulusan madrasah Deobandi, yang memberikan dasar pendidikan agama 

yang ketat sejak dini. Meski tumbuh dalam atmosfer keagamaan tradisional, Rahman 

menunjukkan ketertarikan pada wacana filsafat dan ilmu-ilmu rasional, sesuatu yang relatif 

jarang bagi kalangan ulama pada masa itu. Kecenderungan ini membentuk watak 

intelektualnya yang terbuka terhadap tradisi berpikir kritis, tanpa kehilangan akar religiusnya. 

Setelah menyelesaikan pendidikan dasar agama di tanah kelahirannya, Rahman 

melanjutkan studi ke Universitas Punjab dan kemudian ke Universitas Oxford di Inggris. Di 

Oxford inilah ia berinteraksi dengan tradisi intelektual Barat yang menekankan kebebasan 

berpikir dan metode ilmiah dalam studi agama. Pengalaman tersebut menjadi titik balik penting 

dalam pembentukan pandangan hermeneutiknya terhadap teks-teks Islam. Rahman mulai 

melihat bahwa stagnasi pemikiran Islam disebabkan oleh hilangnya kemampuan umat untuk 

memadukan wahyu dan rasio secara seimbang. 

Latar belakang pendidikan Barat memberinya kemampuan metodologis yang tajam. Ia 

mempelajari filsafat Yunani, teologi Kristen, dan sejarah pemikiran modern, yang kemudian 

digunakannya untuk membaca ulang tradisi Islam dari perspektif historis-kritis. Pengalaman 

ini tidak menjadikannya terbaratkan, tetapi justru memperkaya wawasannya untuk memahami 

bagaimana Islam dapat berbicara dengan modernitas tanpa kehilangan otentisitas spiritualnya. 

Dalam hal ini, Rahman menampilkan karakter intelektual yang integratif—mampu 

menjembatani antara tradisi dan rasionalitas modern. 

Kepulangannya ke Pakistan pada tahun 1960-an menandai fase penting dalam 

perjuangan intelektualnya. Ia diangkat sebagai Direktur Lembaga Penelitian Islam di 

Islamabad, yang bertujuan mengkaji ulang warisan Islam dalam konteks kenegaraan modern. 

Namun, gagasan-gagasannya yang menekankan reinterpretasi Al-Qur’an secara rasional 

ditolak oleh sebagian ulama konservatif. Mereka menuduh Rahman terlalu dipengaruhi 

pemikiran Barat, sehingga ia akhirnya mengundurkan diri dan pindah ke Amerika Serikat. Di 

sanalah ia melanjutkan kiprah akademiknya di University of Chicago hingga akhir hayatnya. 

Pengalaman konflik intelektual di Pakistan memperdalam kesadarannya akan 

pentingnya reformasi metodologis dalam studi Islam. Rahman melihat bahwa masalah utama 



E-ISSN : 2527-631X 

El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 

 

 

 

 

39 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025 

umat Islam bukan terletak pada kekurangan pengetahuan agama, tetapi pada cara memahami 

agama itu sendiri. Ia menilai bahwa umat Islam terlalu terikat pada otoritas tradisi tanpa 

keberanian untuk menafsirkan ulang makna wahyu sesuai dengan tantangan zaman. Dalam 

pandangannya, ijtihad yang mati harus dihidupkan kembali agar Islam tetap dinamis dan 

mampu memberikan arah moral bagi peradaban modern. 

Rahman mengembangkan pemikiran reinterpretatifnya berdasarkan keyakinan bahwa 

Al-Qur’an adalah teks moral-historis yang hidup. Ia menolak pandangan yang menganggap Al-

Qur’an hanya sebagai sumber hukum statis. Baginya, pesan utama wahyu bukanlah kumpulan 

aturan, melainkan prinsip moral yang menuntun manusia dalam setiap konteks kehidupan. 

Oleh karena itu, penafsiran terhadap Al-Qur’an harus selalu melibatkan dimensi historis 

(konteks turunnya ayat) dan dimensi etis (nilai universal yang terkandung di dalamnya).8 

Gagasannya tentang metode double movement lahir dari refleksi mendalam terhadap 

persoalan metodologis dalam tafsir klasik. Ia mengkritik mufasir tradisional yang hanya fokus 

pada aspek linguistik tanpa memperhatikan latar sosio-historis wahyu. Menurut Rahman, 

pendekatan tersebut menyebabkan Al-Qur’an kehilangan daya transformasinya. Dengan 

double movement, ia mengajak pembaca untuk bergerak dari masa turunnya wahyu menuju 

prinsip moral universal, kemudian kembali lagi ke konteks modern untuk menerapkannya 

secara relevan.9 

Dalam kerangka ini, reinterpretasi ajaran Islam menurut Rahman bukanlah bentuk 

liberalisasi agama, tetapi usaha untuk mengembalikan agama pada fungsi moralnya. Ia 

menegaskan bahwa Islam harus dipahami sebagai sistem nilai yang dinamis dan kontekstual. 

Bagi Rahman, kemajuan sains dan perubahan sosial tidak boleh dilihat sebagai ancaman 

terhadap agama, tetapi sebagai peluang untuk menafsirkan kembali makna spiritual yang 

terkandung dalam teks-teks suci. Pandangan ini memperlihatkan kedewasaan intelektualnya 

dalam merespons kompleksitas modernitas. 

Analisis kritis terhadap pemikiran Rahman menunjukkan bahwa proyek reinterpretasi 

ajaran Islam yang ia gagas berangkat dari kesadaran epistemologis bahwa setiap teks 

keagamaan tidak pernah lepas dari konteks pembacanya. Rahman memahami bahwa umat 

 
8 Fazlur Rahman, Major Themes of the Qur’an, University of Chicago Press, 1980, hlm. 7–8. 
9 Saiful Muzani, Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran Fazlur Rahman, Mizan, Bandung, 1994, hlm. 115–

117. 



E-ISSN : 2527-631X 

El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 

 

 

 

 

40 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025 

Islam hidup dalam dunia yang berubah, dan karenanya teks harus dibaca dengan perspektif 

moral yang beradaptasi. Namun, di sisi lain, pendekatan historisnya juga menuai kritik dari 

kalangan konservatif yang menilai bahwa metode ini berpotensi mengikis sakralitas wahyu. 

Pandangan ini memperlihatkan ketegangan klasik antara ortodoksi dan rasionalisme dalam 

wacana Islam modern.10 

Meski demikian, keunggulan Rahman terletak pada keberaniannya menempatkan akal 

dan wahyu dalam hubungan dialogis yang setara. Ia tidak menafsirkan wahyu dengan rasio 

semata, melainkan menjadikan rasio sebagai alat untuk menangkap pesan moral yang 

terkandung di dalam wahyu. Inilah yang membuat pemikirannya tetap relevan hingga kini: ia 

menawarkan model keberagamaan yang kritis sekaligus spiritual, rasional namun tetap berakar 

pada nilai-nilai ilahiah. Melalui sintesis inilah Fazlur Rahman dikenal sebagai tokoh yang 

berhasil menghidupkan kembali semangat ijtihad dalam Islam modern. 

. 

1. Konsep Kekafiran (Kufr) dalam Perspektif Moralitas Al-Qur’an menurut Fazlur 

Rahman 

Dalam pandangan Fazlur Rahman, konsep kekafiran (kufr) tidak dapat dipahami 

secara sempit sebagai penolakan terhadap keberadaan Tuhan atau ajaran Islam semata. 

Ia melihat istilah kufr dalam Al-Qur’an sebagai konsep moral yang kompleks, yang 

berkaitan erat dengan sikap batin manusia terhadap kebenaran dan nilai-nilai etis yang 

bersumber dari wahyu. Rahman menegaskan bahwa Al-Qur’an tidak menggunakan 

istilah ini secara kaku-teologis, tetapi lebih dalam pengertian etis: yaitu tindakan 

menutupi atau mengingkari kebenaran setelah kebenaran itu disadari. 

Menurut Rahman, kekafiran adalah bentuk keangkuhan moral—yakni 

penolakan terhadap kebenaran bukan karena ketidaktahuan, melainkan karena 

kesombongan dan kepentingan pribadi. Dalam banyak ayat, Al-Qur’an 

menggambarkan orang kafir bukan sebagai mereka yang tidak mengenal Tuhan, tetapi 

mereka yang menolak nilai-nilai ilahi seperti keadilan, kasih sayang, dan kejujuran. 

Dengan demikian, kufr lebih dekat pada perilaku sosial yang menentang prinsip moral 

Islam daripada sekadar persoalan akidah formal. 

 
10 M. Amin Abdullah, Multidisiplin, Interdisiplin, dan Transdisiplin dalam Studi Islam, IB Pustaka, Yogyakarta, 

2020, hlm. 97–99 



E-ISSN : 2527-631X 

El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 

 

 

 

 

41 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025 

Rahman mengkritik tradisi teologis yang cenderung mengubah kufr menjadi 

label eksklusif untuk membedakan “orang beriman” dan “orang tidak beriman”. Bagi 

Rahman, kategorisasi semacam ini telah menggeser pesan moral Al-Qur’an menjadi 

instrumen sosial-politik. Padahal, Al-Qur’an sendiri memusatkan perhatiannya pada 

kualitas moral manusia, bukan pada identitas keagamaannya. Karena itu, menurut 

Rahman, seseorang yang beragama Islam sekalipun bisa saja jatuh dalam kekafiran 

apabila perilakunya bertentangan dengan nilai-nilai moral yang diajarkan Al-Qur’an.11 

Dari kerangka moral tersebut, Rahman menempatkan kufr sebagai cerminan 

dari krisis etika. Ia menegaskan bahwa inti risalah Islam adalah pembangunan 

masyarakat yang adil dan bermoral. Maka, siapa pun yang menolak nilai-nilai keadilan 

dan kemanusiaan, sesungguhnya telah melakukan tindakan kekafiran. Pemahaman ini 

mengandung dimensi transformatif: kekafiran bukan hanya kesalahan keyakinan, 

melainkan penolakan terhadap tanggung jawab moral manusia sebagai khalifah di 

bumi. 

Dalam perspektif historis, Rahman menunjukkan bahwa banyak ayat tentang 

kufr turun untuk mengkritik perilaku sosial kaum Quraisy Mekah—terutama 

penindasan terhadap orang miskin, eksploitasi ekonomi, dan ketidakadilan sosial. 

Karena itu, bagi Rahman, kufr dalam Al-Qur’an tidak sekadar berarti menolak 

kerasulan Nabi Muhammad, tetapi juga menolak tatanan moral yang hendak dibangun 

oleh Islam. Dengan kata lain, kekafiran adalah sikap anti terhadap perubahan moral 

yang dikehendaki wahyu.12 

Pendekatan ini sekaligus menjadi bentuk kritik terhadap teologi Islam klasik 

yang menempatkan iman dan kufr dalam dikotomi absolut. Rahman berargumen bahwa 

iman dan kufr harus dipahami secara dinamis dan kontekstual, karena keduanya 

mencerminkan respon moral manusia terhadap nilai-nilai ilahi. Ia menolak pandangan 

bahwa kekafiran hanya ada di luar umat Islam; justru bahaya kekafiran dapat tumbuh 

di dalam diri seorang Muslim ketika ia menolak nilai keadilan dan kemanusiaan. 

 
11 Fazlur Rahman, Major Themes of the Qur’an, University of Chicago Press, 1980, hlm. 26–28. 
12 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu‘i atas Pelbagai Persoalan Umat, Mizan, Bandung, 

1996, hlm. 224–225 



E-ISSN : 2527-631X 

El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 

 

 

 

 

42 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025 

Secara hermeneutik, Fazlur Rahman menggunakan metode double movement 

untuk memahami makna kufr. Pertama, ia menelusuri konteks sejarah turunnya ayat-

ayat yang berkaitan dengan kekafiran. Kedua, ia mengekstraksi prinsip moral universal 

yang terkandung di dalamnya. Melalui dua gerakan ini, Rahman berupaya 

menjembatani antara makna teks dan realitas sosial modern, sehingga konsep kekafiran 

dapat diterapkan secara relevan dalam konteks masyarakat plural saat ini.13 

Dari sini terlihat bahwa konsep kufr menurut Rahman bukanlah sekadar 

“penolakan terhadap Tuhan”, tetapi “pengingkaran terhadap nilai-nilai Tuhan”. Dengan 

demikian, kufr menjadi istilah moral yang menuntut refleksi etis dari setiap individu 

beriman. Ia bukan label bagi pihak lain, tetapi cermin bagi diri sendiri untuk mengukur 

sejauh mana perilaku seseorang selaras dengan ajaran moral Al-Qur’an. 

Analisis ini memiliki implikasi besar terhadap cara umat Islam memahami 

perbedaan dan keberagamaan. Jika kekafiran dimaknai sebagai pengingkaran moral, 

maka keberagamaan sejati tidak ditentukan oleh label identitas, tetapi oleh perilaku etis 

dan komitmen terhadap nilai-nilai kemanusiaan. Dengan cara pandang ini, Rahman 

menegaskan bahwa pluralitas agama tidak seharusnya menjadi sumber konflik, 

melainkan ladang bagi kolaborasi moral antarumat manusia. 

Lebih jauh lagi, Rahman menempatkan konsep kekafiran dalam kerangka moral 

universal yang menembus batas agama formal. Ia berpandangan bahwa seseorang yang 

beriman secara nominal namun berperilaku zalim, korup, atau menindas sesama, 

sejatinya sedang mempraktikkan kekafiran dalam bentuk etis. Sebaliknya, seseorang di 

luar Islam yang menjunjung tinggi nilai-nilai keadilan dan kebenaran justru 

mencerminkan semangat keimanan sejati dalam tataran moral. Pandangan ini 

memperlihatkan keberanian Rahman untuk menafsirkan iman dan kufr secara 

substantif, bukan simbolik. 

Dalam konteks global saat ini, gagasan Rahman menghadirkan arah baru bagi 

teologi Islam yang inklusif dan humanistik. Ia mengajak umat Islam untuk berhenti 

melihat “yang lain” sebagai ancaman, dan mulai melihat kekafiran sebagai persoalan 

moral yang dapat menimpa siapa pun, termasuk dirinya sendiri. Pemikiran ini sangat 

 
13 Azyumardi Azra, Islam Reformis: Dinamika Intelektual dan Gerakan, RajaGrafindo Persada, Jakarta, 1999, 

hlm. 91–92 



E-ISSN : 2527-631X 

El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 

 

 

 

 

43 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025 

relevan di tengah krisis kemanusiaan modern yang ditandai oleh intoleransi, 

ketimpangan, dan dehumanisasi. Melalui konsep kufr yang bernuansa moral, Rahman 

menegaskan bahwa inti keimanan sejati terletak pada kesetiaan terhadap nilai-nilai ilahi 

dalam tindakan sosial manusia. 

Pada akhirnya, gagasan Fazlur Rahman tentang kufr membawa arah baru dalam 

studi teologi Islam modern. Ia memindahkan fokus teologi dari wilayah dogmatis ke 

wilayah etis, dari eksklusivitas menuju inklusivitas, dari simbol menuju substansi 

moral. Pandangannya membuka jalan bagi lahirnya teologi sosial yang menjadikan Al-

Qur’an bukan sekadar kitab hukum, melainkan sumber nilai kemanusiaan yang 

universal. 

 

2. Tipologi Kekafiran Menurut Pemikiran Fazlur Rahman 

Fazlur Rahman memahami bahwa konsep kekafiran dalam Al-Qur’an bersifat 

multidimensional. Ia tidak membatasi kufr hanya sebagai bentuk penolakan terhadap 

keesaan Tuhan, tetapi sebagai spektrum perilaku yang mencerminkan pengingkaran 

terhadap nilai-nilai ilahi. Menurutnya, Al-Qur’an tidak pernah memaknai kufr secara 

tunggal; melainkan melalui beragam ekspresi moral, sosial, dan spiritual yang 

menunjukkan pembangkangan manusia terhadap kehendak Tuhan. Oleh sebab itu, 

Rahman berupaya mengelaborasi tipologi kekafiran berdasarkan corak perilaku yang 

terkandung di dalam teks Al-Qur’an. 

Tipologi pertama yang dikemukakan Rahman adalah kekafiran epistemologis, 

yakni penolakan terhadap kebenaran setelah kebenaran itu diketahui. Ia menegaskan 

bahwa kaum kafir Quraisy bukan tidak memahami pesan kenabian, melainkan menolak 

mengakui kebenaran itu karena alasan ekonomi, sosial, dan status quo. Dengan kata 

lain, kekafiran jenis ini berakar pada kesombongan intelektual dan keengganan moral 

untuk menerima kebenaran. Dalam pandangan Rahman, inilah bentuk kufr yang paling 

fundamental karena mencerminkan pembusukan nurani manusia di hadapan kebenaran 

yang nyata.14 

 
14 Fazlur Rahman, Major Themes of the Qur’an, University of Chicago Press, 1980, hlm. 30–33 



E-ISSN : 2527-631X 

El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 

 

 

 

 

44 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025 

Tipologi kedua adalah kekafiran moral, yang diwujudkan dalam bentuk perilaku 

sosial yang menentang nilai-nilai keadilan, kasih sayang, dan kemanusiaan. Rahman 

menunjukkan bahwa dalam banyak ayat, Al-Qur’an mengecam orang-orang yang 

zalim, tamak, dan menindas kaum lemah, serta menyebut mereka sebagai kafir dalam 

arti moral. Bagi Rahman, kekafiran moral tidak bergantung pada identitas keagamaan, 

melainkan pada perilaku yang menolak tanggung jawab etis. Oleh karena itu, seorang 

Muslim yang melakukan ketidakadilan pun bisa termasuk dalam kategori kafir secara 

moral. 

Selanjutnya, Rahman mengidentifikasi bentuk kekafiran spiritual, yakni 

penutupan hati terhadap kesadaran transendental. Kekafiran jenis ini tidak selalu 

terlihat dalam tindakan lahiriah, tetapi dalam sikap batin yang menolak kedekatan 

dengan Tuhan. Ia menggambarkannya sebagai bentuk kehampaan spiritual yang 

membuat manusia hidup tanpa arah moral. Dalam kerangka ini, kufr adalah 

keterputusan eksistensial manusia dari sumber nilai ilahi, sehingga hidupnya 

kehilangan makna. 

Rahman juga menyinggung adanya kekafiran sosial, yaitu bentuk pengingkaran 

terhadap prinsip keadilan sosial dan kesejahteraan bersama. Kekafiran sosial terjadi 

ketika struktur masyarakat dibangun di atas ketimpangan, eksploitasi, dan penindasan 

terhadap kelompok lemah. Dalam analisis Rahman terhadap ayat-ayat Makkiyah, ia 

menunjukkan bahwa kritik Al-Qur’an terhadap kaum Quraisy bukan semata karena 

mereka menyembah berhala, tetapi karena mereka menindas kaum miskin dan 

memperdagangkan kekuasaan.15 

Selain itu, Rahman menyinggung kekafiran ideologis, yang lahir ketika agama 

dijadikan alat untuk mempertahankan kekuasaan atau membenarkan penindasan. 

Kekafiran jenis ini berbahaya karena berselubung dalam retorika keagamaan. Ia muncul 

ketika manusia menggunakan simbol-simbol suci untuk menutupi niat duniawi, 

sehingga menyelewengkan makna wahyu. Dalam konteks modern, Rahman melihat 

fenomena ini dalam ideologisasi agama yang memecah belah umat dan menjauhkan 

Islam dari pesan moralnya yang universal. 

 
15 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu‘i atas Pelbagai Persoalan Umat, Mizan, Bandung, 

1996, hlm. 226–228 



E-ISSN : 2527-631X 

El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 

 

 

 

 

45 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025 

Kelima tipologi ini menunjukkan bahwa bagi Rahman, kekafiran bukanlah 

kategori statis, melainkan spektrum yang mencerminkan sejauh mana manusia menolak 

nilai-nilai ilahi dalam kehidupan sosial dan spiritualnya. Ia berpendapat bahwa Al-

Qur’an menggunakan istilah kafir secara gradual dan kontekstual—bukan sebagai 

vonis, tetapi sebagai peringatan moral agar manusia senantiasa berintrospeksi.16 

Pendekatan tipologis ini memperlihatkan ciri khas metode Rahman yang 

menempatkan wahyu dalam kerangka moral dan historis. Dengan mengurai berbagai 

dimensi kufr, Rahman ingin menunjukkan bahwa Al-Qur’an berbicara kepada manusia 

secara universal, melampaui sekat teologis. Konsep ini menjadi penting karena 

menegaskan bahwa moralitas adalah inti dari keberimanan, dan pengingkaran 

terhadapnya adalah inti dari kekafiran. 

Analisis Rahman juga menyoroti bahwa setiap bentuk kekafiran memiliki akar 

psikologis yang sama, yaitu egoisme dan ketidakmauan untuk tunduk pada kebenaran 

moral. Dalam pengamatannya, Al-Qur’an tidak hanya mengecam tindakan luar, tetapi 

juga menyoroti penyakit batin yang menyebabkan manusia menjadi kafir: 

kesombongan, ketamakan, dan ketakutan kehilangan kekuasaan. Dengan demikian, 

kekafiran menjadi proses batiniah yang berkembang dalam kesadaran manusia sebelum 

tampak dalam tindakan. 

Secara teologis, Rahman berupaya memulihkan makna asli kufr sebagai 

penolakan terhadap tanggung jawab moral manusia di hadapan Tuhan. Ia menolak 

pandangan teologi skolastik yang menjadikan kafir sebagai identitas abadi. Baginya, 

setiap manusia memiliki potensi untuk beriman atau kafir tergantung pada pilihannya 

untuk menerima atau menolak nilai-nilai ilahi dalam kehidupan sehari-hari. Maka, 

kekafiran bukanlah status tetap, melainkan kondisi moral yang dapat diubah melalui 

kesadaran dan taubat. 

Dalam konteks keberagamaan modern, tipologi kekafiran ala Rahman menjadi 

sangat relevan. Ia membantu umat Islam memahami bahwa tantangan keimanan tidak 

lagi sebatas pada pertentangan dogmatis, tetapi pada sejauh mana agama mampu 

menumbuhkan kesadaran moral dan sosial. Kekafiran modern tidak lagi tampil dalam 

 
16 M. Amin Abdullah, Multidisiplin, Interdisiplin, dan Transdisiplin dalam Studi Islam, IB Pustaka, Yogyakarta, 

2020, hlm. 104–106 



E-ISSN : 2527-631X 

El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 

 

 

 

 

46 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025 

bentuk penyembahan berhala, melainkan dalam wujud ketidakadilan ekonomi, korupsi, 

dan penindasan terhadap nilai kemanusiaan. Dengan perspektif ini, Rahman 

menempatkan Al-Qur’an sebagai pedoman etis yang menuntun manusia untuk 

menghidupi nilai keadilan di setiap zaman. 

Akhirnya, tipologi kekafiran yang dirumuskan oleh Fazlur Rahman 

memperlihatkan karakter Islam yang progresif dan moralistik. Ia menolak 

eksklusivisme teologis yang memisahkan iman dan amal, serta menegaskan bahwa 

keimanan sejati hanya bermakna jika diwujudkan dalam perilaku sosial yang adil. 

Dengan mengembalikan makna kufr ke dalam ranah etika, Rahman telah 

menghidupkan kembali semangat Al-Qur’an sebagai kitab petunjuk bagi peradaban 

manusia yang berkeadilan, berkasih sayang, dan berkeadaban. 

Lebih jelasnya penulis merangkum tiologi kekafiran dalam tabel berikut ini :  

 

 

 

Tabel: Tipologi Kekafiran Menurut  Pemikiran Fazlur Rahman 

No. Jenis 

Kekafiran 

Ciri Utama Akar 

Masalah / 

Sumber 

Contoh 

dalam 

Konteks Al-

Qur’an 

Relevansi 

Kontemporer 

1 Kekafiran 

Epistemologis 

Penolakan 

terhadap 

kebenaran 

setelah 

mengetahuinya 

Kesombongan 

intelektual, 

keengganan 

moral 

menerima 

kebenaran 

Penolakan 

kaum Quraisy 

terhadap 

risalah Nabi 

meski 

mengenal 

kejujuran dan 

kebenarannya 

(QS. Al-

An‘am:33) 

Tampak pada 

sikap anti-

intelektual, 

menolak ilmu 

dan kebenaran 

demi 

kepentingan 

politik/ekonomi 

2 Kekafiran 

Moral 

Penolakan 

terhadap nilai-

nilai etika dan 

kemanusiaan 

Ketidakadilan, 

keserakahan, 

dan kezaliman 

sosial 

Peringatan 

terhadap kaum 

yang 

menindas 

fakir miskin 

(QS. Al-

Ma‘un:1–3) 

Terjadi pada 

perilaku korup, 

diskriminatif, 

dan abai 

terhadap 

keadilan sosial 



E-ISSN : 2527-631X 

El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 

 

 

 

 

47 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025 

3 Kekafiran 

Spiritual 

Penutupan hati 

dari kesadaran 

ilahi dan nilai 

transendental 

Kehampaan 

batin, 

egoisme, 

materialisme 

Gambaran hati 

yang tertutup 

dari kebenaran 

(QS. Al-

Baqarah:7) 

Krisis spiritual 

masyarakat 

modern yang 

kehilangan arah 

moral 

4 Kekafiran 

Sosial 

Penolakan 

terhadap prinsip 

keadilan sosial 

Struktur 

masyarakat 

yang 

menindas dan 

eksploitatif 

Kritik 

terhadap 

praktik 

penimbunan 

kekayaan 

kaum Quraisy 

(QS. Al-

Humazah:1–

3) 

Ketimpangan 

sosial, 

kapitalisme 

eksploitatif, 

ketidakpedulian 

terhadap kaum 

lemah 

5 Kekafiran 

Ideologis 

Penyalahgunaan 

agama untuk 

kepentingan 

kekuasaan 

Fanatisme, 

politisasi 

agama, 

hipokrisi 

Munafik yang 

memanfaatkan 

simbol agama 

untuk 

kepentingan 

pribadi (QS. 

Al-

Munafiqun:1–

3) 

Manipulasi 

agama untuk 

kekuasaan, 

ekstremisme, 

radikalisme  

 

3. Penerapan Metode Double Movement dalam Pemahaman Konsep Kekafiran 

Metode double movement yang diperkenalkan oleh Fazlur Rahman merupakan 

pendekatan hermeneutika yang menghubungkan dua konteks: historis dan 

kontemporer¹. Pendekatan ini menekankan pentingnya memahami konteks sosial dan 

historis wahyu serta relevansi nilai-nilai tersebut dalam kehidupan modern.17 

Gerakan pertama, movement from the present situation to the time of revelation, 

mengajak penafsir untuk memahami situasi sosial dan budaya pada masa wahyu 

diturunkan³. Hal ini penting agar penafsiran tidak terjebak dalam pemahaman yang 

ahistoris dan kaku. Misalnya, istilah kufr pada masa Nabi tidak hanya bermakna "tidak 

beriman", tetapi juga mencakup tindakan menolak keadilan sosial dan menentang 

transformasi moral yang diusung Islam. 

 
17 Nugroho, K., Kiram, M. Z., & Andriawan, D. (2023). The Influence of Hermeneutics in Double Movement 

Theory (Critical Analysis of Fazlurrahman's Interpretation Methodology). Qist: Jurnal Ilmiah Ilmu-Ilmu Sosial 

dan Keislaman, 2(1). 



E-ISSN : 2527-631X 

El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 

 

 

 

 

48 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025 

Gerakan kedua, movement from the time of revelation back to the present, 

menekankan pentingnya menarik prinsip-prinsip moral universal dari konteks wahyu 

untuk diterapkan dalam konteks kekinian.18 Dengan demikian, pemahaman tentang 

kekafiran harus beranjak dari sekadar klasifikasi teologis menuju pemahaman etis yang 

menilai sejauh mana seseorang menolak nilai-nilai kemanusiaan, keadilan, dan 

kebenaran. 

Dalam masyarakat kontemporer yang plural, istilah "kafir" sering kali 

digunakan sebagai alat eksklusi sosial atau bahkan politik. Dengan menggunakan 

pendekatan double movement, makna kekafiran dapat direkontekstualisasi sebagai 

bentuk ketidaksetiaan terhadap nilai-nilai moral Al-Qur'an, bukan sekadar identitas 

keagamaan yang berbeda. Hal ini menandai pergeseran dari teologi eksklusif menuju 

etika universal. 

Lebih dari sekadar metodologi tafsir, double movement juga mencerminkan 

pandangan epistemologis Rahman tentang hubungan antara wahyu dan akal. Ia 

memandang wahyu sebagai sumber nilai-nilai moral yang harus diterjemahkan ke 

dalam konteks rasional dan sosial manusia. Oleh karena itu, tugas penafsir bukan hanya 

membaca teks, tetapi juga menafsirkan realitas sosial dengan kacamata etis Al-Qur'an. 

Dalam konteks kekafiran, pendekatan ini membuka peluang reinterpretasi yang 

lebih inklusif. Kekafiran tidak lagi dipahami semata sebagai penolakan eksplisit 

terhadap keimanan, melainkan juga sebagai sikap menentang nilai-nilai keadilan dan 

kebenaran. Maka, seorang yang beragama namun melakukan penindasan sosial atau 

korupsi moral, sejatinya telah jatuh dalam bentuk kekafiran etis¹. Perspektif ini 

memperluas cakrawala makna iman dan kufr, menjadikannya bukan sekadar urusan 

doktrin, melainkan juga moralitas sosial. 

Analisis Rahman ini juga sejalan dengan semangat reformasi tafsir modern, 

yang berupaya menghindari stagnasi pemahaman teks suci. Menurut penelitian 

Nugroho, Kiram, & Andriawan (2023), hermeneutika Rahman mengintegrasikan antara 

pendekatan historis dan etis, menjadikannya relevan dalam menjawab problem 

kontemporer seperti radikalisme dan intoleransi². Mereka menilai bahwa pendekatan 

 
18 Arman, A. S. (2024). Assessing Fazlur Rahman's Hermeneutics and Double-Movement Theory. Shajarah: 

Journal of Islamic Thought and Civilization, 29(1). 



E-ISSN : 2527-631X 

El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 

 

 

 

 

49 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025 

Rahman membantu mengembalikan Al-Qur'an ke fungsi asalnya: sebagai pedoman 

moral bagi manusia, bukan alat pembenaran kekuasaan atau kepentingan kelompok. 

Lebih jauh, metode double movement juga mengandung dimensi kritis terhadap 

tradisi tafsir klasik. Rahman menilai banyak tafsir tradisional terjebak dalam 

formalisme hukum dan gagal menangkap semangat moral Al-Qur'an. Dengan 

menghidupkan kembali pendekatan etis, ia mengingatkan bahwa wahyu turun untuk 

membangun masyarakat beradab yang menegakkan keadilan dan kasih sayang, bukan 

hanya mengatur ritual keagamaan³. 

Meskipun demikian, Rahman tidak bermaksud menghapus tradisi klasik. 

Sebaliknya, ia berusaha merekonstruksi tradisi itu agar tetap hidup dalam dunia 

modern. Dalam kerangka ini, double movement menjadi jembatan antara warisan klasik 

Islam dan tantangan kontemporer. Pemikiran Rahman menunjukkan bahwa kesetiaan 

terhadap wahyu tidak berarti menolak pembaruan, melainkan menemukan kembali 

spirit moral yang mendasari teks suci⁴. 

Secara metodologis, Rahman juga memperkenalkan pendekatan rasional-

historis yang tidak memisahkan akal dari iman. Ini sejalan dengan gagasan modernisme 

Islam yang mengedepankan tanggung jawab moral manusia dalam memahami wahyu. 

Dalam konteks kekafiran, pendekatan ini menolak penilaian hitam-putih terhadap 

"yang beriman" dan "yang kafir". Rahman menegaskan bahwa ukuran keimanan sejati 

adalah moralitas dan keadilan sosial, bukan sekadar identitas formal keagamaan.19 

Analisis kritis terhadap metode Rahman menunjukkan bahwa ia berupaya 

menyatukan dua kutub epistemologis: normativitas wahyu dan historisitas realitas. 

Dengan demikian, double movement bukan hanya metodologi tafsir, tetapi juga proyek 

epistemologis untuk menjembatani antara teks dan konteks, antara agama dan 

kemanusiaan. Dalam konteks keberagamaan global saat ini, pendekatan Rahman sangat 

relevan. Ketika agama sering kali digunakan untuk membenarkan kekerasan dan 

eksklusivisme, metode ini menawarkan paradigma hermeneutika moral yang 

menempatkan kasih sayang dan keadilan sebagai pusat pemahaman keagamaan. 

 
19 Swazo, N. K. (2011). Rahman, Gadamer, and the Hermeneutics of the Qur'ān. Asian Journal of Islamic 

Studies, 15(1). 



E-ISSN : 2527-631X 

El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 

 

 

 

 

50 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025 

Dengan demikian, double movement dapat menjadi model penafsiran yang 

menumbuhkan sikap toleran, inklusif, dan humanistik di tengah masyarakat plural.20 

Dengan demikian, penerapan metode double movement dalam memahami 

konsep kekafiran bukan hanya memperkaya studi tafsir, tetapi juga menghidupkan 

kembali fungsi moral Al-Qur'an dalam kehidupan modern. Rahman menunjukkan 

bahwa Al-Qur'an harus dibaca bukan hanya untuk diketahui, tetapi untuk dihidupi—

sebagai etika transformatif yang membebaskan manusia dari segala bentuk kekafiran 

teologis, moral, dan struktural.21 

 

4. Relevansi Pemikiran Fazlur Rahman tentang Kekafiran terhadap Konteks 

Keberagamaan Kontemporer 

Pemikiran Fazlur Rahman tentang kekafiran memiliki relevansi yang sangat 

kuat terhadap kondisi keberagamaan kontemporer, terutama dalam menghadapi 

tantangan pluralitas dan intoleransi yang semakin kompleks. Dalam pandangan 

Rahman, kekafiran bukanlah sekadar persoalan aqidah atau penolakan terhadap Tuhan, 

melainkan bentuk penolakan terhadap nilai-nilai moral yang menjadi inti dari ajaran 

Islam. Oleh karena itu, konsep kufr menurut Rahman menuntut pembacaan etis yang 

menekankan tanggung jawab sosial dan moral manusia di hadapan Tuhan.22 

Dalam konteks masyarakat modern yang plural dan multikultural, pendekatan 

Rahman ini menawarkan paradigma baru dalam memahami hubungan antarumat 

beragama. Ia menolak dikotomi yang tajam antara “mukmin” dan “kafir” sebagaimana 

dipahami secara sempit dalam tradisi teologis klasik. Sebaliknya, ia mengajukan 

pemahaman bahwa setiap manusia memiliki potensi untuk beriman atau kufr 

berdasarkan tindakan moralnya. Dengan demikian, iman dan kufr bukanlah label 

 
20 Putra, D., Nasution, M., & Acela, N. (2025). Double Movement Theory in Fazlur Rahman's Thought: Social 

and Religious Applications and Their Impact on Modern Understanding. Al Qalam: Jurnal Ilmiah Keagamaan 

dan Kemasyarakatan, 19(5). 
21 Nugroho, K., Kiram, M. Z., & Andriawan, D. (2023). The Influence of Hermeneutics in Double Movement 

Theory (Critical Analysis of Fazlurrahman's Interpretation Methodology). Qist: Jurnal Ilmiah Ilmu-Ilmu Sosial 

dan Keislaman, 2(1). 
22 Hidayatullah, F. & A. Rohman. (2022). Moral Responsibility and Concept of Kufr in Fazlur Rahman's 

Thought. Journal of Islamic Ethics, 6(1), 55–72. 



E-ISSN : 2527-631X 

El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 

 

 

 

 

51 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025 

identitas, melainkan kondisi moral yang terus bergerak sesuai dengan perilaku dan 

komitmen etis seseorang terhadap nilai-nilai ilahiah. 

Relevansi pemikiran ini sangat terasa ketika dihadapkan pada meningkatnya 

fenomena intoleransi dan eksklusivisme beragama di berbagai belahan dunia, termasuk 

di Indonesia. Pelabelan “kafir” sering kali digunakan untuk menjustifikasi kekerasan 

verbal maupun fisik terhadap kelompok lain. Padahal, Rahman mengingatkan bahwa 

kekafiran sejati bukan terletak pada perbedaan keyakinan formal, tetapi pada perilaku 

zalim dan tidak adil.  Dengan demikian, pemikiran Rahman menggeser fokus dari 

“siapa yang kafir” menjadi “perilaku seperti apa yang mencerminkan kekafiran.” 

Pandangan etis ini mendorong lahirnya sikap keberagamaan yang lebih inklusif. 

Seorang Muslim sejati, dalam kerangka pemikiran Rahman, bukan hanya yang 

mengucapkan syahadat, tetapi juga yang berjuang menegakkan nilai-nilai keadilan, 

kejujuran, dan kasih sayang dalam kehidupan sosial. Sebaliknya, siapa pun yang 

menolak nilai-nilai tersebut, walaupun secara formal beragama, telah menunjukkan 

gejala kekafiran moral. Pemikiran ini membuka ruang dialog antaragama yang lebih 

luas, karena menilai manusia berdasarkan moralitas universal, bukan afiliasi 

keagamaan semata. 

Lebih jauh, pemikiran Rahman juga sejalan dengan semangat maqashid al-

syari‘ah (tujuan-tujuan moral syariat) yang menekankan pemeliharaan jiwa, akal, 

kehormatan, dan keadilan. Dalam kerangka ini, kekafiran dapat dipahami sebagai 

segala bentuk penolakan terhadap tujuan-tujuan moral tersebut. Oleh karena itu, 

perjuangan melawan kekafiran berarti memperjuangkan keadilan sosial, menghormati 

hak asasi manusia, dan memperkuat solidaritas kemanusiaan.23 

Analisis kritis terhadap relevansi pemikiran Rahman menunjukkan bahwa ia 

berhasil mengembalikan agama ke fungsi etisnya. Dalam pandangan Rahman, agama 

bukanlah alat untuk menghakimi, melainkan sarana untuk menumbuhkan kesadaran 

moral kolektif. Dengan memahami kufr sebagai penolakan terhadap kebenaran moral, 

umat Islam didorong untuk lebih introspektif dan berhati-hati dalam mengklaim otoritas 

 
23 Al-Faruqi, I. & Nugroho, K. (2023). Inclusive Ethics in Contemporary Islamic Thought: Fazlur Rahman and 

Pluralism. Journal of Islamic Studies and Society, 11(2), 101–120 



E-ISSN : 2527-631X 

El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 

 

 

 

 

52 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025 

kebenaran. Ini menjadi fondasi bagi lahirnya etika keberagamaan yang rendah hati dan 

terbuka terhadap perbedaan. 

Selain itu, pemikiran Rahman memberikan solusi terhadap krisis keberagamaan 

modern yang sering terjebak dalam formalisme dan politisasi agama. Ia menegaskan 

bahwa yang membuat manusia “beriman” bukanlah simbol-simbol ritual semata, tetapi 

kemampuan menegakkan nilai-nilai universal Islam di tengah tantangan zaman. Oleh 

karena itu, kekafiran modern tidak harus dipahami sebagai ateisme atau sekularisme, 

tetapi sebagai bentuk dehumanisasi yang mengingkari keadilan, kemanusiaan, dan 

kejujuran. 

Dalam konteks Indonesia, relevansi gagasan Rahman semakin terasa ketika isu 

perbedaan agama, etnis, dan ideologi sering kali memicu konflik. Pendekatan moral 

Rahman dapat dijadikan dasar bagi penguatan moderasi beragama (wasathiyyah) yang 

menolak ekstremisme dan intoleransi. Dengan menekankan bahwa esensi iman adalah 

moralitas universal, umat Islam dapat lebih terbuka dalam membangun kerjasama lintas 

agama untuk kemaslahatan bersama. 

Rahman juga menyoroti pentingnya pembaruan pemikiran Islam agar tidak 

terjebak dalam stagnasi intelektual. Ia berpendapat bahwa salah satu bentuk kekafiran 

intelektual adalah ketika umat Islam berhenti berpikir kritis terhadap teks dan realitas. 

Ketika wahyu dibaca secara kaku tanpa mempertimbangkan dinamika sosial, maka 

pesan moral Al-Qur’an kehilangan daya transformasinya. Oleh karena itu, Rahman 

menyerukan agar umat Islam berani melakukan ijtihad moral, yakni usaha memahami 

dan menerapkan nilai-nilai ilahi sesuai dengan tantangan zaman. 

Dalam konteks global, relevansi gagasan Rahman juga terlihat pada isu 

hubungan antarperadaban dan agama. Dunia modern menghadapi konflik identitas 

yang sering kali dilandasi oleh superioritas keagamaan dan kecurigaan terhadap “yang 

lain”. Rahman menawarkan jalan tengah dengan menempatkan agama sebagai sumber 

moral universal yang dapat menjembatani perbedaan. Dengan menafsirkan kufr sebagai 

penolakan terhadap nilai kemanusiaan, ia mengajak umat beragama untuk bersama-

sama melawan bentuk kekafiran struktural seperti kolonialisme, rasisme, dan 

ketidakadilan ekonomi global. 



E-ISSN : 2527-631X 

El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 

 

 

 

 

53 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025 

Akhirnya, pemikiran Rahman memiliki dimensi epistemologis yang signifikan: 

ia menuntut perubahan cara berpikir dari truth-claiming theology menuju ethical 

theology. Artinya, kebenaran agama tidak diukur dari klaim formal semata, tetapi dari 

sejauh mana nilai-nilai etisnya diwujudkan dalam kehidupan nyata. Dalam konteks ini, 

kekafiran dapat dipahami sebagai kegagalan epistemik umat beragama dalam 

menjadikan ajaran moral sebagai basis tindakan sosial. Dengan paradigma ini, Rahman 

tidak hanya menafsirkan ulang konsep kufr, tetapi juga menggeser orientasi teologi 

Islam dari dogma menuju praksis moral yang membebaskan manusia dari ketidakadilan 

dan kebodohan.24 

Pemikiran Rahman menunjukkan bahwa agama harus menjadi instrumen 

transformasi sosial dan moral. Kekafiran tidak lagi dipahami hanya sebagai penolakan 

teologis, tetapi sebagai penolakan terhadap keadilan, solidaritas, dan kemanusiaan. 

Paradigma ini menempatkan manusia sebagai agen moral yang bertanggung jawab atas 

tindakannya di dunia. 

Dengan demikian, relevansi pemikiran Fazlur Rahman terletak pada 

kemampuannya mengubah paradigma keberagamaan dari eksklusif menuju inklusif, 

dari retorika menuju etika, dan dari klaim kebenaran menuju komitmen terhadap 

kemanusiaan. 

 

KESIMPULAN 

Berdasarkan kajian terhadap pemikiran Fazlur Rahman, dapat disimpulkan beberapa 

hal terkait konsep kekafiran dan relevansinya dalam konteks keberagamaan kontemporer. 

Pertama, latar belakang intelektual Rahman yang dipengaruhi oleh pendidikan di Timur dan 

Barat menjadikannya tokoh yang mampu merekonstruksi pemikiran Islam secara rasional, 

historis, dan etis. Konteks ini mendorong Rahman mengembangkan gagasan reinterpretasi 

ajaran Islam yang menekankan moralitas dan relevansi sosial daripada sekadar formalitas 

hukum. 

Kedua, Rahman memahami kekafiran (kufr) bukan sebagai penolakan teologis semata, 

tetapi sebagai bentuk pengingkaran terhadap nilai-nilai moral yang terkandung dalam Al-

 
24 Suryani, R. & Wibowo, A. (2024). Reinterpreting Kufr in Modern Islamic Ethics: Fazlur Rahman 

Approach. Ulumuna: Jurnal Studi Keislaman, 28(3), 75–92 



E-ISSN : 2527-631X 

El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 

 

 

 

 

54 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025 

Qur’an, seperti keadilan, kasih sayang, dan kebenaran. Kekafiran dalam kerangka pemikiran 

Rahman menjadi kategori etis, bukan sekadar label identitas keagamaan. 

Ketiga, tipologi kekafiran menurut Rahman dapat dibedakan dalam beberapa bentuk, 

antara lain kekafiran moral, kekafiran struktural, dan kekafiran intelektual. Kekafiran moral 

muncul dari perilaku yang menentang prinsip moral, kekafiran struktural terkait dengan 

ketidakadilan sosial dan dominasi, sedangkan kekafiran intelektual timbul akibat stagnasi 

berpikir dan ketiadaan ijtihad dalam memahami wahyu. Dengan pembagian ini, Rahman 

menekankan dimensi sosial, moral, dan intelektual dari kekafiran. 

Keempat, metode double movement yang dikembangkan Rahman menjadi alat 

hermeneutik untuk memahami konsep kekafiran secara kontekstual. Gerak pertama menelusuri 

konteks historis ayat ketika wahyu diturunkan, sedangkan gerak kedua mengekstraksi prinsip 

moral universal untuk diterapkan pada situasi kontemporer. Dengan metode ini, pemahaman 

kekafiran berpindah dari penilaian teologis literal menjadi refleksi etis terhadap perilaku 

manusia dalam kehidupan sosial. 

Kelima, pemikiran Rahman memiliki relevansi signifikan bagi konteks keberagamaan 

modern, terutama dalam membangun sikap inklusif, toleran, dan humanistik di tengah 

masyarakat plural. Rahman menekankan bahwa etika moral universal lebih penting daripada 

label keagamaan, sehingga agama menjadi sarana pembentukan masyarakat berkeadaban, 

bukan alat eksklusivisme. Konsep kekafiran yang dipahami secara moral dapat menjadi 

landasan bagi dialog antarumat beragama, pendidikan Islam progresif, dan reformasi sosial 

yang menekankan keadilan, kemanusiaan, dan solidaritas. 

Dengan demikian, kajian ini menunjukkan bahwa Fazlur Rahman berhasil menawarkan 

pendekatan etis dan kontekstual dalam memahami kekafiran, yang tidak hanya memperkaya 

studi tafsir modern, tetapi juga memberikan kontribusi praktis bagi pengembangan teologi 

Islam yang inklusif dan transformatif. 

 

  



E-ISSN : 2527-631X 

El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 

 

 

 

 

55 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Abdullah, M. Amin. Multidisiplin, Interdisiplin, dan Transdisiplin dalam Studi Islam. 

Yogyakarta: IB Pustaka, 2020. 

Acela, N., Nasution, M., & Putra, D. (2025). Double Movement Theory in Fazlur Rahman's 

Thought: Social and Religious Applications and Their Impact on Modern Understanding. 

Al Qalam: Jurnal Ilmiah Keagamaan dan Kemasyarakatan, 19(5). 

Al-Faruqi, I., & Nugroho, K. (2023). Inclusive Ethics in Contemporary Islamic Thought: 

Fazlur Rahman and Pluralism. Journal of Islamic Studies and Society, 11(2), 101–120. 

Andriawan, D., Kiram, M. Z., & Nugroho, K. (2023). The Influence of Hermeneutics in Double 

Movement Theory (Critical Analysis of Fazlurrahman's Interpretation Methodology). 

Qist: Jurnal Ilmiah Ilmu-Ilmu Sosial dan Keislaman, 2(1). 

Arman, A. S. (2024). Assessing Fazlur Rahman's Hermeneutics and Double-Movement 

Theory. Shajarah: Journal of Islamic Thought and Civilization, 29(1). 

Azra, Azyumardi. Islam Reformis: Dinamika Intelektual dan Gerakan. Jakarta: RajaGrafindo 

Persada, 1999. 

Hidayatullah, F., & Rohman, A. (2022). Moral Responsibility and Concept of Kufr in Fazlur 

Rahman's Thought. Journal of Islamic Ethics, 6(1), 55–72. 

Muzani, Saiful. Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran Fazlur Rahman. Bandung: Mizan, 

1994. 

Nugroho, K., Kiram, M. Z., & Andriawan, D. (2023). The Influence of Hermeneutics in Double 

Movement Theory (Critical Analysis of Fazlurrahman's Interpretation Methodology). 

Qist: Jurnal Ilmiah Ilmu-Ilmu Sosial dan Keislaman, 2(1). 

Putra, D., Nasution, M., & Acela, N. (2025). Double Movement Theory in Fazlur Rahman's 

Thought: Social and Religious Applications and Their Impact on Modern Understanding. 

Al Qalam: Jurnal Ilmiah Keagamaan dan Kemasyarakatan, 19(5). 

Quraish Shihab, M. Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu‘i atas Pelbagai Persoalan Umat. 

Bandung: Mizan, 1996. 

Rahman, Fazlur. Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. Chicago: 

University of Chicago Press, 1982. 

Rahman, Fazlur. Major Themes of the Qur’an. Chicago: University of Chicago Press, 1980. 

Rahman, Fazlur. Revival and Reform in Islam: A Study of Islamic Fundamentalism. Oxford: 

Oneworld Publications, 2000. 

 Suryani, R., & Wibowo, A. (2024). Reinterpreting Kufr in Modern Islamic Ethics: Fazlur 

Rahman Approach. Ulumuna: Jurnal Studi Keislaman, 28(3), 75–92. 

Swazo, N. K. (2011). Rahman, Gadamer, and the Hermeneutics of the Qur'ān. Asian Journal 

of Islamic Studies, 15(1). 

 


