£

'1’ L { J E-ISSN : 2527-631X
o El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam
El Wasathiya

TIPOLOGI KEKAFIRAN DALAM PEMIKIRAN FAZLUR RAHMAN DAN
RELEVANSINYA TERHADAP KONTEKS KEBERAGAMAAN KONTEMPORER

Irsyad Kholis Fatchurrozaq
Sekolah Tinggi Agama Islam Nahdlatul Ulama Madiun
qazzoroe@gmail.com

Abstrak: Penelitian ini membahas tipologi kekafiran dalam pemikiran Fazlur Rahman dan
relevansinya terhadap konteks keberagamaan kontemporer, dengan latar belakang munculnya
praktik eksklusivisme dan intoleransi dalam masyarakat modern yang sering memanfaatkan
istilah “kafir” secara sempit. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan
studi pustaka dan analisis konten terhadap karya-karya Fazlur Rahman, khususnya terkait
konsep kekafiran dan penerapan metode double movement dalam penafsiran Al-Qur’an. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa Rahman memahami kekafiran bukan sekadar sebagai
penolakan teologis, tetapi sebagai pengingkaran terhadap nilai-nilai moral dan etika universal,
yang dapat dikategorikan sebagai kekafiran moral, struktural, dan intelektual. Penerapan
metode double movement memungkinkan reinterpretasi ayat Al-Qur’an secara kontekstual,
sehingga kekafiran dipahami sebagai refleksi etis atas perilaku manusia, bukan label identitas
agama. Pemikiran Rahman relevan dalam membangun sikap inklusif, toleran, dan humanistik
di masyarakat plural, sekaligus mendorong pendidikan dan praktik keberagamaan yang
menekankan keadilan, kemanusiaan, dan solidaritas sosial.

Kata kunci: Fazlur Rahman, kekafiran, double movement, hermeneutika Al-Qur’an, etika
Islam, keberagamaan kontemporer, inklusivitas, toleransi.

LATAR BELAKANG
Fazlur Rahman merupakan salah satu tokoh pembaru Islam yang paling berpengaruh

pada abad ke-20. Lahir di Pakistan dan menempuh pendidikan tinggi di Barat, Rahman muncul
sebagai intelektual Muslim yang berusaha memadukan tradisi keilmuan Islam dengan
rasionalitas modern. Ia melihat kemunduran dunia Islam bukan bersumber dari ajaran Islam itu
sendiri, melainkan dari cara berpikir umat yang kehilangan vitalitas intelektual. Menurut
Rahman, umat Islam harus kembali menghidupkan semangat ijtihad dan rasionalitas agar pesan
moral Al-Qur’an tidak membeku dalam bentuk literal yang kaku.!

Kegelisahan intelektual Rahman lahir dari keprihatinannya terhadap kecenderungan

umat Islam yang terjebak pada formalisme. Ia melihat bahwa banyak orang memahami Islam

! Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition, University of Chicago
Press, 1982, hlm. 5-6

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025



[
. | J E-ISSN : 2527-631X

El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam
El Wasathiya

hanya sebatas ritual dan hukum, sementara nilai-nilai moral yang menjadi ruh ajaran Al-Qur’an
terlupakan. Bagi Rahman, jika Al-Qur’an dipahami secara sempit, maka agama kehilangan
kekuatan transformatifnya untuk membentuk masyarakat berkeadaban.?

Salah satu konsep yang menjadi sorotan Rahman dalam membaca ulang ajaran Islam
adalah konsep kufr atau kekafiran. Secara etimologis, kufr berarti menutup atau menolak
kebenaran. Namun, dalam perkembangan pemikiran teologis Islam, istilah ini sering
dikerangkakan semata-mata sebagai “penolakan terhadap Tuhan” atau ‘“ketidakberimanan
terhadap risalah Islam.” Padahal, Al-Qur’an memuat penggunaan istilah kufr yang lebih luas,
yang mencakup dimensi moral dan sosial, bukan sekadar teologis.’

Dalam kenyataan sosial keagamaan masa kini, istilah “kafir” kerap dipakai secara
sempit dan eksklusif. Ia sering dijadikan alat untuk menegaskan perbedaan, bahkan untuk
membenarkan tindakan diskriminatif terhadap kelompok lain. Fenomena ini memperlihatkan
bahwa istilah kekafiran telah bergeser dari konteks moral menjadi label identitas politik dan
sosial. Di sinilah muncul urgensi untuk mengembalikan makna kufrr ke ranah etika,
sebagaimana ditawarkan oleh Fazlur Rahman.

Melalui metode hermeneutik yang dikenal sebagai double movement, Rahman
mengajukan dua langkah pembacaan Al-Qur’an. Pertama, memahami teks dalam konteks
historis ketika wahyu diturunkan; kedua, menafsirkan nilai moral universal yang dapat
diterapkan dalam konteks kekinian. Dengan cara ini, kufr tidak lagi dibaca secara tekstual,
melainkan sebagai bentuk penolakan terhadap nilai-nilai kebenaran yang bersifat universal dan
kemanusiaan.*

Rahman menolak pandangan yang memandang kekafiran semata-mata sebagai
persoalan akidah. Baginya, kufr adalah kondisi moral yang lahir dari sikap menolak kebenaran
meski telah mengetahuinya. Kekafiran berarti menutup diri dari cahaya keadilan dan kasih
sayang, dua prinsip yang menjadi inti pesan ilahi. Dengan demikian, seseorang bisa saja disebut
“kafir” bukan karena agamanya, tetapi karena ia melanggar nilai-nilai etis yang menjadi

fondasi kehidupan beriman.

2 Saiful Muzani, Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran Fazlur Rahman, Mizan, Bandung, 1994, hlm. 122.
3 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu ‘i atas Pelbagai Persoalan Umat, Mizan, Bandung,
1996, him. 221-223

4 Fazlur Rahman, Major Themes of the Qur an, University of Chicago Press, 1980, him. 7-8.

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025



’ | E-ISSN : 2527-631X

o El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam
El Wasathiya

Pendekatan Rahman ini membawa perubahan cara pandang terhadap keberagamaan.
Fokusnya bukan lagi pada “siapa yang kafir”, tetapi pada “perilaku apa yang mencerminkan
kekafiran.” Kekafiran, dalam pandangan ini, identik dengan kesombongan, kezaliman, dan
keengganan untuk menegakkan kebenaran. Ia tidak terikat pada identitas formal, melainkan
pada moralitas tindakan.’

Dengan kerangka moral tersebut, Rahman berusaha menegaskan bahwa Al-Qur’an
bukanlah teks yang memecah manusia dalam kelompok “beriman” dan “kafir” secara statis.
Sebaliknya, Al-Qur’an mengajak manusia untuk selalu bergerak menuju kebenaran moral.
Keimanan dan kekafiran adalah dua kutub yang berproses, yang menggambarkan perjalanan
etis manusia dalam menghadapi realitas sosialnya.

Kajian terhadap tipologi kekafiran menurut pemikiran Fazlur Rahman menjadi penting
karena membuka kembali ruang tafsir yang lebih inklusif terhadap konsep iman dan kufr.
Dalam Al-Qur’an, keduanya merupakan dialektika yang menggambarkan dinamika batin
manusia antara kesadaran moral dan penolakannya. Penelitian terhadap pemikiran Rahman
memungkinkan kita memahami bahwa kekafiran bukan sekadar doktrin yang membelah
manusia, melainkan refleksi dari kondisi etis yang mengingkari nilai ilahi.

Lebih jauh, gagasan Rahman memiliki implikasi sosial yang luas. Dengan
menempatkan kekafiran dalam konteks moral, ia menegaskan bahwa sikap intoleran, korup,
dan zalim merupakan bentuk kekafiran aktual dalam kehidupan modern. Artinya, kekafiran
dapat muncul bahkan di tengah masyarakat yang mengaku beriman, bila perilakunya
menyalahi prinsip keadilan dan kemanusiaan.

Dalam konteks masyarakat Indonesia yang plural, pendekatan Rahman ini sangat
relevan. Istilah “kafir” sering menjadi sumber ketegangan dalam wacana publik, terutama
ketika digunakan untuk menegasikan kelompok lain. Dengan memahami kekafiran secara
moral dan etis, umat beragama diajak untuk menilai manusia berdasarkan perilaku dan
kontribusi kemanusiaannya, bukan pada identitas keagamaannya.

Selain itu, pemikiran Rahman juga dapat menjadi dasar pengembangan pendidikan
agama yang lebih terbuka. Jika pendidikan Islam menekankan nilai-nilai etika dan rasionalitas

sebagaimana yang diajarkan Rahman, maka peserta didik tidak hanya akan memahami agama

5> Azyumardi Azra, Islam Reformis: Dinamika Intelektual dan Gerakan, RajaGrafindo Persada, Jakarta, 1999,
hlm. 88.

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025



[
. | J E-ISSN : 2527-631X

El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam
El Wasathiya

secara dogmatis, tetapi juga menghayatinya sebagai sistem moral yang membebaskan.
Pendidikan agama seperti ini akan melahirkan generasi Muslim yang kritis, moderat, dan
berempati terhadap sesama.

Dalam dunia akademik, pemikiran Fazlur Rahman memberi kontribusi besar terhadap
perkembangan tafsir modern. Ia memadukan analisis historis dan moral dalam membaca Al-
Qur’an, sehingga membuka kemungkinan tafsir yang relevan dengan tantangan zaman.
Pendekatannya yang etis dan kontekstual menjadikannya pionir dalam studi Islam modern,
terutama dalam usaha menjembatani antara tradisi klasik dan tuntutan modernitas.®

Dengan demikian, penelitian mengenai tipologi kekafiran dalam pemikiran Fazlur
Rahman tidak hanya mengulas konsep teologis, tetapi juga mengandung misi sosial dan
kemanusiaan. Melalui pendekatan moral, kita dapat menilai bahwa kekafiran sejati terletak
pada perilaku yang menolak kebenaran, bukan pada label keagamaan yang melekat pada
individu atau kelompok.

Akhirnya, penelitian ini diharapkan dapat memperkuat wacana teologi Islam yang lebih
terbuka dan berorientasi pada nilai-nilai kemanusiaan. Dengan menggali pemikiran Fazlur
Rahman, kita dapat menemukan kembali inti ajaran Islam sebagai agama moral yang menyeru
kepada keadilan, kasih sayang, dan penghargaan terhadap martabat manusia—seraya menolak
segala bentuk kekafiran yang bersumber dari kesombongan, penindasan, dan ketidakadilan

sosial.”

METODE PENELITIAN
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan

(library research). Pendekatan ini dipilih karena kajian terhadap pemikiran Fazlur Rahman
berfokus pada analisis teks dan gagasan, bukan pada pengumpulan data empiris di lapangan.
Sumber utama penelitian ini adalah karya-karya orisinal Rahman, seperti Islam and Modernity
dan Major Themes of the Qur’an, serta tulisan-tulisan pendukung dari para penafsir dan

pengkaji pemikirannya. Melalui studi kepustakaan ini, peneliti berupaya memahami struktur

¢ M. Amin Abdullah, Multidisiplin, Interdisiplin, dan Transdisiplin dalam Studi Islam, 1B Pustaka, Yogyakarta,
2020, hlm. 98.

7M. Kamal Hasan, Contemporary Muslim Intellectuals and Their Works, Islamic Book Trust, Kuala Lumpur,
1991, hlm. 156

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025



£

'1’ L { J E-ISSN : 2527-631X
o El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam
El Wasathiya

argumentasi, konteks historis, dan orientasi moral yang melandasi pandangan Rahman tentang
kekafiran.

Pendekatan analisis yang digunakan dalam penelitian ini bersifat hermeneutik, yaitu
metode penafsiran yang berusaha menggali makna di balik teks. Pendekatan ini sejalan dengan
metode double movement yang dikembangkan Rahman sendiri, yakni memahami makna teks
dalam konteks historisnya dan kemudian menarik nilai moral universal untuk konteks masa
kini. Melalui pendekatan hermeneutik ini, penelitian berupaya menemukan relevansi
pemikiran Rahman terhadap problem keberagamaan kontemporer, terutama terkait dengan
persoalan eksklusivisme dan intoleransi.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran literatur primer dan sekunder.
Literatur primer meliputi karya-karya asli Fazlur Rahman, sedangkan literatur sekunder
mencakup tulisan para sarjana yang menafsirkan dan mengkritisi pemikirannya, baik dari
perspektif teologis, filosofis, maupun sosiologis. Setiap data yang diperoleh kemudian
diklasifikasikan berdasarkan tema dan dikaji secara komparatif untuk memperoleh pemahaman
yang utuh tentang konsep kekafiran dalam kerangka pemikiran Rahman.

Analisis data dilakukan dengan menggunakan metode deskriptif-analitis. Tahap
deskriptif dilakukan untuk menjelaskan gagasan Rahman secara sistematis, sedangkan tahap
analitis digunakan untuk mengkaji relevansi pemikirannya dengan konteks keberagamaan
masa kini. Pendekatan ini memungkinkan penelitian tidak hanya berhenti pada tataran
konseptual, tetapi juga menawarkan refleksi kritis tentang bagaimana tipologi kekafiran dalam

pandangan Rahman dapat menjadi basis teologi Islam yang lebih inklusif, etis, dan kontekstual.

KAJIAN PUSTAKA
Kajian pertama dapat ditemukan dalam karya Saiful Muzani berjudul Islam Rasional:

Gagasan dan Pemikiran Fazlur Rahman (Mizan, 1994). Buku ini menyoroti upaya Rahman
untuk merevitalisasi rasionalitas Islam melalui metode ijtihad modern. Muzani menekankan
pada aspek metodologis Rahman dalam menggabungkan dimensi historis dan etis dalam
penafsiran Al-Qur’an. Namun, pembahasan dalam karya ini belum secara khusus mengupas
tentang konsep kekafiran (kufr), melainkan lebih menyoroti struktur pemikiran dan metode
hermeneutik Rahman secara umum.

Kajian kedua ditulis oleh Azyumardi Azra dalam buku Islam Reformis: Dinamika

Intelektual dan Gerakan (RajaGrafindo Persada, 1999). Azra menelusuri pengaruh pemikiran

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025



£

'1’ L { J E-ISSN : 2527-631X
o El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam
El Wasathiya

Rahman terhadap gerakan intelektual Islam di dunia Muslim modern. Ia menilai bahwa
gagasan Rahman tentang rasionalitas dan moralitas memiliki pengaruh besar terhadap
perkembangan studi Islam di Asia Tenggara. Meski demikian, pembahasan Azra lebih
menyoroti aspek reformisme pemikiran Islam secara sosial-politik, bukan eksplorasi mendalam
terhadap tipologi kekafiran dalam kerangka etis Rahman.

Kajian ketiga berasal dari M. Amin Abdullah melalui karyanya Multidisiplin,
Interdisiplin, dan Transdisiplin dalam Studi Islam (IB Pustaka, 2020). Abdullah menyoroti
pentingnya pendekatan integratif dalam memahami teks-teks keagamaan, termasuk metode
double movement Rahman yang menjadi inspirasi bagi paradigma studi Islam kontemporer. Ia
memandang pemikiran Rahman sebagai jembatan antara tradisi klasik dan modernitas, namun
tidak menempatkan isu kekafiran sebagai tema utama. Fokusnya lebih pada aspek
epistemologis dalam studi Islam modern.

Kajian keempat dapat ditemukan dalam tulisan M. Kamal Hasan berjudul
Contemporary Muslim Intellectuals and Their Works (Islamic Book Trust, 1991). Hasan
memaparkan posisi Fazlur Rahman di antara para pemikir Muslim kontemporer lainnya seperti
Ismail al-Faruqi dan Syed Hossein Nasr. Dalam kajiannya, Hasan menilai bahwa Rahman
berhasil menghadirkan model intelektual Islam yang kritis terhadap dogmatisme. Namun,
bahasan mengenai konsep kekafiran dalam karya ini masih bersifat sekilas dan tidak dikaitkan
secara eksplisit dengan realitas sosial-keagamaan modern.

Berbeda dengan penelitian-penelitian sebelumnya, penelitian ini berfokus secara
khusus pada tipologi kekafiran dalam pemikiran Fazlur Rahman dan relevansinya terhadap
konteks keberagamaan kontemporer. Jika kajian terdahulu lebih menekankan aspek
metodologis atau kontribusi intelektual Rahman secara umum, maka penelitian ini berusaha
menggali makna kufr sebagai konsep moral dan sosial yang memiliki implikasi terhadap
kehidupan umat beragama di masyarakat plural. Dengan demikian, penelitian ini diharapkan
dapat memperluas horizon pemikiran Islam Rahman dari sekadar wacana metodologis menjadi

refleksi etis yang aplikatif dalam konteks modern.

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025



£

'1’ L { J E-ISSN : 2527-631X
o El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam
El Wasathiya

HASIL DAN PEMBAHASAN
Latar Belakang Intelektual dan Konteks Pemikiran Fazlur Rahman
Fazlur Rahman lahir di Hazara, Pakistan (dulu wilayah India Britania) pada tahun 1919

dalam lingkungan keluarga ulama yang kuat memegang tradisi keislaman klasik. Ayahnya
adalah seorang alim lulusan madrasah Deobandi, yang memberikan dasar pendidikan agama
yang ketat sejak dini. Meski tumbuh dalam atmosfer keagamaan tradisional, Rahman
menunjukkan ketertarikan pada wacana filsafat dan ilmu-ilmu rasional, sesuatu yang relatif
jarang bagi kalangan ulama pada masa itu. Kecenderungan ini membentuk watak
intelektualnya yang terbuka terhadap tradisi berpikir kritis, tanpa kehilangan akar religiusnya.

Setelah menyelesaikan pendidikan dasar agama di tanah kelahirannya, Rahman
melanjutkan studi ke Universitas Punjab dan kemudian ke Universitas Oxford di Inggris. Di
Oxford inilah ia berinteraksi dengan tradisi intelektual Barat yang menekankan kebebasan
berpikir dan metode ilmiah dalam studi agama. Pengalaman tersebut menjadi titik balik penting
dalam pembentukan pandangan hermeneutiknya terhadap teks-teks Islam. Rahman mulai
melihat bahwa stagnasi pemikiran Islam disebabkan oleh hilangnya kemampuan umat untuk
memadukan wahyu dan rasio secara seimbang.

Latar belakang pendidikan Barat memberinya kemampuan metodologis yang tajam. la
mempelajari filsafat Yunani, teologi Kristen, dan sejarah pemikiran modern, yang kemudian
digunakannya untuk membaca ulang tradisi Islam dari perspektif historis-kritis. Pengalaman
ini tidak menjadikannya terbaratkan, tetapi justru memperkaya wawasannya untuk memahami
bagaimana Islam dapat berbicara dengan modernitas tanpa kehilangan otentisitas spiritualnya.
Dalam hal ini, Rahman menampilkan karakter intelektual yang integratif—mampu
menjembatani antara tradisi dan rasionalitas modern.

Kepulangannya ke Pakistan pada tahun 1960-an menandai fase penting dalam
perjuangan intelektualnya. la diangkat sebagai Direktur Lembaga Penelitian Islam di
Islamabad, yang bertujuan mengkaji ulang warisan Islam dalam konteks kenegaraan modern.
Namun, gagasan-gagasannya yang menekankan reinterpretasi Al-Qur’an secara rasional
ditolak oleh sebagian ulama konservatif. Mereka menuduh Rahman terlalu dipengaruhi
pemikiran Barat, sehingga ia akhirnya mengundurkan diri dan pindah ke Amerika Serikat. Di
sanalah ia melanjutkan kiprah akademiknya di University of Chicago hingga akhir hayatnya.

Pengalaman konflik intelektual di Pakistan memperdalam kesadarannya akan

pentingnya reformasi metodologis dalam studi Islam. Rahman melihat bahwa masalah utama

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025



[
. | J E-ISSN : 2527-631X

El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam
El Wasathiya

umat Islam bukan terletak pada kekurangan pengetahuan agama, tetapi pada cara memahami
agama itu sendiri. la menilai bahwa umat Islam terlalu terikat pada otoritas tradisi tanpa
keberanian untuk menafsirkan ulang makna wahyu sesuai dengan tantangan zaman. Dalam
pandangannya, ijtthad yang mati harus dihidupkan kembali agar Islam tetap dinamis dan
mampu memberikan arah moral bagi peradaban modern.

Rahman mengembangkan pemikiran reinterpretatifnya berdasarkan keyakinan bahwa
Al-Qur’an adalah teks moral-historis yang hidup. la menolak pandangan yang menganggap Al-
Qur’an hanya sebagai sumber hukum statis. Baginya, pesan utama wahyu bukanlah kumpulan
aturan, melainkan prinsip moral yang menuntun manusia dalam setiap konteks kehidupan.
Oleh karena itu, penafsiran terhadap Al-Qur’an harus selalu melibatkan dimensi historis
(konteks turunnya ayat) dan dimensi etis (nilai universal yang terkandung di dalamnya).®

Gagasannya tentang metode double movement lahir dari refleksi mendalam terhadap
persoalan metodologis dalam tafsir klasik. Ia mengkritik mufasir tradisional yang hanya fokus
pada aspek linguistik tanpa memperhatikan latar sosio-historis wahyu. Menurut Rahman,
pendekatan tersebut menyebabkan Al-Qur’an kehilangan daya transformasinya. Dengan
double movement, ia mengajak pembaca untuk bergerak dari masa turunnya wahyu menuju
prinsip moral universal, kemudian kembali lagi ke konteks modern untuk menerapkannya
secara relevan.’

Dalam kerangka ini, reinterpretasi ajaran Islam menurut Rahman bukanlah bentuk
liberalisasi agama, tetapi usaha untuk mengembalikan agama pada fungsi moralnya. Ia
menegaskan bahwa Islam harus dipahami sebagai sistem nilai yang dinamis dan kontekstual.
Bagi Rahman, kemajuan sains dan perubahan sosial tidak boleh dilihat sebagai ancaman
terhadap agama, tetapi sebagai peluang untuk menafsirkan kembali makna spiritual yang
terkandung dalam teks-teks suci. Pandangan ini memperlihatkan kedewasaan intelektualnya
dalam merespons kompleksitas modernitas.

Analisis kritis terhadap pemikiran Rahman menunjukkan bahwa proyek reinterpretasi
ajaran Islam yang ia gagas berangkat dari kesadaran epistemologis bahwa setiap teks

keagamaan tidak pernah lepas dari konteks pembacanya. Rahman memahami bahwa umat

8 Fazlur Rahman, Major Themes of the Qur’an, University of Chicago Press, 1980, hlm. 7-8.
9 Saiful Muzani, Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran Fazlur Rahman, Mizan, Bandung, 1994, him. 115—
117.

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025



£

'1’ L { J E-ISSN : 2527-631X
o El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam
El Wasathiya

Islam hidup dalam dunia yang berubah, dan karenanya teks harus dibaca dengan perspektif
moral yang beradaptasi. Namun, di sisi lain, pendekatan historisnya juga menuai kritik dari
kalangan konservatif yang menilai bahwa metode ini berpotensi mengikis sakralitas wahyu.
Pandangan ini memperlihatkan ketegangan klasik antara ortodoksi dan rasionalisme dalam
wacana Islam modern. '

Meski demikian, keunggulan Rahman terletak pada keberaniannya menempatkan akal
dan wahyu dalam hubungan dialogis yang setara. Ia tidak menafsirkan wahyu dengan rasio
semata, melainkan menjadikan rasio sebagai alat untuk menangkap pesan moral yang
terkandung di dalam wahyu. Inilah yang membuat pemikirannya tetap relevan hingga kini: ia
menawarkan model keberagamaan yang kritis sekaligus spiritual, rasional namun tetap berakar

pada nilai-nilai ilahiah. Melalui sintesis inilah Fazlur Rahman dikenal sebagai tokoh yang

berhasil menghidupkan kembali semangat ijtihad dalam Islam modern.

1. Konsep Kekafiran (Kufr) dalam Perspektif Moralitas Al-Qur’an menurut Fazlur
Rahman

Dalam pandangan Fazlur Rahman, konsep kekafiran (kufr) tidak dapat dipahami
secara sempit sebagai penolakan terhadap keberadaan Tuhan atau ajaran Islam semata.
Ia melihat istilah kufrr dalam Al-Qur’an sebagai konsep moral yang kompleks, yang
berkaitan erat dengan sikap batin manusia terhadap kebenaran dan nilai-nilai etis yang
bersumber dari wahyu. Rahman menegaskan bahwa Al-Qur’an tidak menggunakan
istilah ini secara kaku-teologis, tetapi lebih dalam pengertian etis: yaitu tindakan
menutupi atau mengingkari kebenaran setelah kebenaran itu disadari.

Menurut Rahman, kekafiran adalah bentuk keangkuhan moral—yakni
penolakan terhadap kebenaran bukan karena ketidaktahuan, melainkan karena
kesombongan dan kepentingan pribadi. Dalam banyak ayat, Al-Qur’an
menggambarkan orang kafir bukan sebagai mereka yang tidak mengenal Tuhan, tetapi
mereka yang menolak nilai-nilai ilahi seperti keadilan, kasih sayang, dan kejujuran.
Dengan demikian, kufr lebih dekat pada perilaku sosial yang menentang prinsip moral

Islam daripada sekadar persoalan akidah formal.

10 M. Amin Abdullah, Multidisiplin, Interdisiplin, dan Transdisiplin dalam Studi Islam, 1B Pustaka, Yogyakarta,
2020, hlm. 97-99

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025



’ | E-ISSN : 2527-631X

o El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam
El Wasathiya

Rahman mengkritik tradisi teologis yang cenderung mengubah kufr menjadi
label eksklusif untuk membedakan “orang beriman” dan “orang tidak beriman”. Bagi
Rahman, kategorisasi semacam ini telah menggeser pesan moral Al-Qur’an menjadi
instrumen sosial-politik. Padahal, Al-Qur’an sendiri memusatkan perhatiannya pada
kualitas moral manusia, bukan pada identitas keagamaannya. Karena itu, menurut
Rahman, seseorang yang beragama Islam sekalipun bisa saja jatuh dalam kekafiran
apabila perilakunya bertentangan dengan nilai-nilai moral yang diajarkan Al-Qur’an.!!

Dari kerangka moral tersebut, Rahman menempatkan kufr sebagai cerminan
dari krisis etika. Ia menegaskan bahwa inti risalah Islam adalah pembangunan
masyarakat yang adil dan bermoral. Maka, siapa pun yang menolak nilai-nilai keadilan
dan kemanusiaan, sesungguhnya telah melakukan tindakan kekafiran. Pemahaman ini
mengandung dimensi transformatif: kekafiran bukan hanya kesalahan keyakinan,
melainkan penolakan terhadap tanggung jawab moral manusia sebagai khalifah di
bumi.

Dalam perspektif historis, Rahman menunjukkan bahwa banyak ayat tentang
kufr turun untuk mengkritik perilaku sosial kaum Quraisy Mekah—terutama
penindasan terhadap orang miskin, eksploitasi ekonomi, dan ketidakadilan sosial.
Karena itu, bagi Rahman, kufr dalam Al-Qur’an tidak sekadar berarti menolak
kerasulan Nabi Muhammad, tetapi juga menolak tatanan moral yang hendak dibangun
oleh Islam. Dengan kata lain, kekafiran adalah sikap anti terhadap perubahan moral
yang dikehendaki wahyu.!?

Pendekatan ini sekaligus menjadi bentuk kritik terhadap teologi Islam klasik
yang menempatkan iman dan kufr dalam dikotomi absolut. Rahman berargumen bahwa
iman dan kufr harus dipahami secara dinamis dan kontekstual, karena keduanya
mencerminkan respon moral manusia terhadap nilai-nilai ilahi. Ia menolak pandangan
bahwa kekafiran hanya ada di luar umat Islam; justru bahaya kekafiran dapat tumbuh

di dalam diri seorang Muslim ketika ia menolak nilai keadilan dan kemanusiaan.

! Fazlur Rahman, Major Themes of the Qur 'an, University of Chicago Press, 1980, hlm. 26-28.
12 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu ‘i atas Pelbagai Persoalan Umat, Mizan, Bandung,
1996, hlm. 224-225

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025



[
. | J E-ISSN : 2527-631X

El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam
El Wasathiya

Secara hermeneutik, Fazlur Rahman menggunakan metode double movement
untuk memahami makna kufr. Pertama, ia menelusuri konteks sejarah turunnya ayat-
ayat yang berkaitan dengan kekafiran. Kedua, ia mengekstraksi prinsip moral universal
yang terkandung di dalamnya. Melalui dua gerakan ini, Rahman berupaya
menjembatani antara makna teks dan realitas sosial modern, sehingga konsep kekafiran
dapat diterapkan secara relevan dalam konteks masyarakat plural saat ini.'?

Dari sini terlihat bahwa konsep kufr menurut Rahman bukanlah sekadar
“penolakan terhadap Tuhan”, tetapi “pengingkaran terhadap nilai-nilai Tuhan”. Dengan
demikian, kufr menjadi istilah moral yang menuntut refleksi etis dari setiap individu
beriman. la bukan label bagi pihak lain, tetapi cermin bagi diri sendiri untuk mengukur
sejauh mana perilaku seseorang selaras dengan ajaran moral Al-Qur’an.

Analisis ini memiliki implikasi besar terhadap cara umat Islam memahami
perbedaan dan keberagamaan. Jika kekafiran dimaknai sebagai pengingkaran moral,
maka keberagamaan sejati tidak ditentukan oleh label identitas, tetapi oleh perilaku etis
dan komitmen terhadap nilai-nilai kemanusiaan. Dengan cara pandang ini, Rahman
menegaskan bahwa pluralitas agama tidak seharusnya menjadi sumber konflik,
melainkan ladang bagi kolaborasi moral antarumat manusia.

Lebih jauh lagi, Rahman menempatkan konsep kekafiran dalam kerangka moral
universal yang menembus batas agama formal. Ia berpandangan bahwa seseorang yang
beriman secara nominal namun berperilaku zalim, korup, atau menindas sesama,
sejatinya sedang mempraktikkan kekafiran dalam bentuk etis. Sebaliknya, seseorang di
luar Islam yang menjunjung tinggi nilai-nilai keadilan dan kebenaran justru
mencerminkan semangat keimanan sejati dalam tataran moral. Pandangan ini
memperlihatkan keberanian Rahman untuk menafsirkan iman dan kufr secara
substantif, bukan simbolik.

Dalam konteks global saat ini, gagasan Rahman menghadirkan arah baru bagi
teologi Islam yang inklusif dan humanistik. Ia mengajak umat Islam untuk berhenti
melihat “yang lain” sebagai ancaman, dan mulai melihat kekafiran sebagai persoalan

moral yang dapat menimpa siapa pun, termasuk dirinya sendiri. Pemikiran ini sangat

13 Azyumardi Azra, Islam Reformis: Dinamika Intelektual dan Gerakan, RajaGrafindo Persada, Jakarta, 1999,
hlm. 91-92

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025



’ | E-ISSN : 2527-631X

o El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam
El Wasathiya

relevan di tengah krisis kemanusiaan modern yang ditandai oleh intoleransi,
ketimpangan, dan dehumanisasi. Melalui konsep kufr yang bernuansa moral, Rahman
menegaskan bahwa inti keimanan sejati terletak pada kesetiaan terhadap nilai-nilai ilahi
dalam tindakan sosial manusia.

Pada akhirnya, gagasan Fazlur Rahman tentang kufr membawa arah baru dalam
studi teologi Islam modern. Ia memindahkan fokus teologi dari wilayah dogmatis ke
wilayah etis, dari eksklusivitas menuju inklusivitas, dari simbol menuju substansi
moral. Pandangannya membuka jalan bagi lahirnya teologi sosial yang menjadikan Al-
Qur’an bukan sekadar kitab hukum, melainkan sumber nilai kemanusiaan yang

universal.

2. Tipologi Kekafiran Menurut Pemikiran Fazlur Rahman

Fazlur Rahman memahami bahwa konsep kekafiran dalam Al-Qur’an bersifat
multidimensional. Ia tidak membatasi kufi hanya sebagai bentuk penolakan terhadap
keesaan Tuhan, tetapi sebagai spektrum perilaku yang mencerminkan pengingkaran
terhadap nilai-nilai ilahi. Menurutnya, Al-Qur’an tidak pernah memaknai kufr secara
tunggal; melainkan melalui beragam ekspresi moral, sosial, dan spiritual yang
menunjukkan pembangkangan manusia terhadap kehendak Tuhan. Oleh sebab itu,
Rahman berupaya mengelaborasi tipologi kekafiran berdasarkan corak perilaku yang
terkandung di dalam teks Al-Qur’an.

Tipologi pertama yang dikemukakan Rahman adalah kekafiran epistemologis,
yakni penolakan terhadap kebenaran setelah kebenaran itu diketahui. Ia menegaskan
bahwa kaum kafir Quraisy bukan tidak memahami pesan kenabian, melainkan menolak
mengakui kebenaran itu karena alasan ekonomi, sosial, dan status quo. Dengan kata
lain, kekafiran jenis ini berakar pada kesombongan intelektual dan keengganan moral
untuk menerima kebenaran. Dalam pandangan Rahman, inilah bentuk kuf# yang paling
fundamental karena mencerminkan pembusukan nurani manusia di hadapan kebenaran

yang nyata.'*

14 Fazlur Rahman, Major Themes of the Qur 'an, University of Chicago Press, 1980, him. 30-33

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025



’ | E-ISSN : 2527-631X

o El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam
El Wasathiya

Tipologi kedua adalah kekafiran moral, yang diwujudkan dalam bentuk perilaku
sosial yang menentang nilai-nilai keadilan, kasih sayang, dan kemanusiaan. Rahman
menunjukkan bahwa dalam banyak ayat, Al-Qur’an mengecam orang-orang yang
zalim, tamak, dan menindas kaum lemah, serta menyebut mereka sebagai kafir dalam
arti moral. Bagi Rahman, kekafiran moral tidak bergantung pada identitas keagamaan,
melainkan pada perilaku yang menolak tanggung jawab etis. Oleh karena itu, seorang
Muslim yang melakukan ketidakadilan pun bisa termasuk dalam kategori kafir secara
moral.

Selanjutnya, Rahman mengidentifikasi bentuk kekafiran spiritual, yakni
penutupan hati terhadap kesadaran transendental. Kekafiran jenis ini tidak selalu
terlihat dalam tindakan lahiriah, tetapi dalam sikap batin yang menolak kedekatan
dengan Tuhan. Ia menggambarkannya sebagai bentuk kehampaan spiritual yang
membuat manusia hidup tanpa arah moral. Dalam kerangka ini, kufr adalah
keterputusan eksistensial manusia dari sumber nilai ilahi, sehingga hidupnya
kehilangan makna.

Rahman juga menyinggung adanya kekafiran sosial, yaitu bentuk pengingkaran
terhadap prinsip keadilan sosial dan kesejahteraan bersama. Kekafiran sosial terjadi
ketika struktur masyarakat dibangun di atas ketimpangan, eksploitasi, dan penindasan
terhadap kelompok lemah. Dalam analisis Rahman terhadap ayat-ayat Makkiyah, ia
menunjukkan bahwa kritik Al-Qur’an terhadap kaum Quraisy bukan semata karena
mereka menyembah berhala, tetapi karena mereka menindas kaum miskin dan
memperdagangkan kekuasaan.'®

Selain itu, Rahman menyinggung kekafiran ideologis, yang lahir ketika agama
dijadikan alat untuk mempertahankan kekuasaan atau membenarkan penindasan.
Kekafiran jenis ini berbahaya karena berselubung dalam retorika keagamaan. la muncul
ketika manusia menggunakan simbol-simbol suci untuk menutupi niat duniawi,
sehingga menyelewengkan makna wahyu. Dalam konteks modern, Rahman melihat
fenomena ini dalam ideologisasi agama yang memecah belah umat dan menjauhkan

Islam dari pesan moralnya yang universal.

15 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu ‘i atas Pelbagai Persoalan Umat, Mizan, Bandung,
1996, hlm. 226228

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025



[
. | J E-ISSN : 2527-631X

El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam
El Wasathiya

Kelima tipologi ini menunjukkan bahwa bagi Rahman, kekafiran bukanlah
kategori statis, melainkan spektrum yang mencerminkan sejauh mana manusia menolak
nilai-nilai ilahi dalam kehidupan sosial dan spiritualnya. Ia berpendapat bahwa Al-
Qur’an menggunakan istilah kafir secara gradual dan kontekstual—bukan sebagai
vonis, tetapi sebagai peringatan moral agar manusia senantiasa berintrospeksi.'®

Pendekatan tipologis ini memperlihatkan ciri khas metode Rahman yang
menempatkan wahyu dalam kerangka moral dan historis. Dengan mengurai berbagai
dimensi kufr, Rahman ingin menunjukkan bahwa Al-Qur’an berbicara kepada manusia
secara universal, melampaui sekat teologis. Konsep ini menjadi penting karena
menegaskan bahwa moralitas adalah inti dari keberimanan, dan pengingkaran
terhadapnya adalah inti dari kekafiran.

Analisis Rahman juga menyoroti bahwa setiap bentuk kekafiran memiliki akar
psikologis yang sama, yaitu egoisme dan ketidakmauan untuk tunduk pada kebenaran
moral. Dalam pengamatannya, Al-Qur’an tidak hanya mengecam tindakan luar, tetapi
juga menyoroti penyakit batin yang menyebabkan manusia menjadi kafir:
kesombongan, ketamakan, dan ketakutan kehilangan kekuasaan. Dengan demikian,
kekafiran menjadi proses batiniah yang berkembang dalam kesadaran manusia sebelum
tampak dalam tindakan.

Secara teologis, Rahman berupaya memulihkan makna asli kufr sebagai
penolakan terhadap tanggung jawab moral manusia di hadapan Tuhan. Ia menolak
pandangan teologi skolastik yang menjadikan kafir sebagai identitas abadi. Baginya,
setiap manusia memiliki potensi untuk beriman atau kafir tergantung pada pilihannya
untuk menerima atau menolak nilai-nilai ilahi dalam kehidupan sehari-hari. Maka,
kekafiran bukanlah status tetap, melainkan kondisi moral yang dapat diubah melalui
kesadaran dan taubat.

Dalam konteks keberagamaan modern, tipologi kekafiran ala Rahman menjadi
sangat relevan. la membantu umat Islam memahami bahwa tantangan keimanan tidak
lagi sebatas pada pertentangan dogmatis, tetapi pada sejauh mana agama mampu

menumbuhkan kesadaran moral dan sosial. Kekafiran modern tidak lagi tampil dalam

16 M. Amin Abdullah, Multidisiplin, Interdisiplin, dan Transdisiplin dalam Studi Islam, 1B Pustaka, Yogyakarta,
2020, him. 104-106

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025



£

'1’ L { J E-ISSN : 2527-631X
o El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam
El Wasathiya

bentuk penyembahan berhala, melainkan dalam wujud ketidakadilan ekonomi, korupsi,
dan penindasan terhadap nilai kemanusiaan. Dengan perspektif ini, Rahman
menempatkan Al-Qur’an sebagai pedoman etis yang menuntun manusia untuk
menghidupi nilai keadilan di setiap zaman.

Akhirnya, tipologi kekafiran yang dirumuskan oleh Fazlur Rahman
memperlihatkan karakter Islam yang progresif dan moralistik. Ia menolak
eksklusivisme teologis yang memisahkan iman dan amal, serta menegaskan bahwa
keimanan sejati hanya bermakna jika diwujudkan dalam perilaku sosial yang adil.
Dengan mengembalikan makna kufr ke dalam ranah etika, Rahman telah

menghidupkan kembali semangat Al-Qur’an sebagai kitab petunjuk bagi peradaban

manusia yang berkeadilan, berkasih sayang, dan berkeadaban.

Lebih jelasnya penulis merangkum tiologi kekafiran dalam tabel berikut ini :

Tabel: Tipologi Kekafiran Menurut Pemikiran Fazlur Rahman

No. | Jenis Ciri Utama Akar Contoh Relevansi
Kekafiran Masalah / | dalam Kontemporer
Sumber Konteks Al-
Qur’an
1 Kekafiran Penolakan Kesombongan | Penolakan Tampak pada
Epistemologis | terhadap intelektual, kaum Quraisy | sikap anti-
kebenaran keengganan terhadap intelektual,
setelah moral risalah  Nabi | menolak ilmu
mengetahuinya | menerima meski dan kebenaran
kebenaran mengenal demi
kejujuran dan | kepentingan
kebenarannya | politik/ekonomi
(QS. Al-
An‘am:33)
2 Kekafiran Penolakan Ketidakadilan, | Peringatan Terjadi  pada
Moral terhadap nilai- | keserakahan, | terhadap kaum | perilaku korup,
nilai etika dan | dan kezaliman | yang diskriminatif,
kemanusiaan sosial menindas dan abai
fakir ~ miskin | terhadap
(QS. Al- | keadilan sosial
Ma‘un:1-3)

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025



[
. | J E-ISSN : 2527-631X

El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam
El Wasathiya

3 Kekafiran Penutupan hati | Kehampaan Gambaran hati | Krisis spiritual
Spiritual dari kesadaran | batin, yang tertutup | masyarakat
ilahi dan nilai | egoisme, dari kebenaran | modern  yang
transendental materialisme | (QS. Al- | kehilangan arah
Bagqarah:7) moral
4 Kekafiran Penolakan Struktur Kritik Ketimpangan
Sosial terhadap prinsip | masyarakat terhadap sosial,
keadilan sosial | yang praktik kapitalisme
menindas dan | penimbunan eksploitatif,
eksploitatif kekayaan ketidakpedulian
kaum Quraisy | terhadap kaum
(QS. Al- | lemah
Humazah:1-
3)
5 Kekafiran Penyalahgunaan | Fanatisme, Munafik yang | Manipulasi
Ideologis agama  untuk | politisasi memanfaatkan | agama  untuk
kepentingan agama, simbol agama | kekuasaan,
kekuasaan hipokrisi untuk ckstremisme,
kepentingan radikalisme
pribadi  (QS.
Al-
Munafiqun:1-
3)

3. Penerapan Metode Double Movement dalam Pemahaman Konsep Kekafiran

Metode double movement yang diperkenalkan oleh Fazlur Rahman merupakan
pendekatan hermeneutika yang menghubungkan dua konteks: historis dan
kontemporer’. Pendekatan ini menekankan pentingnya memahami konteks sosial dan
historis wahyu serta relevansi nilai-nilai tersebut dalam kehidupan modern.!”

Gerakan pertama, movement from the present situation to the time of revelation,
mengajak penafsir untuk memahami situasi sosial dan budaya pada masa wahyu
diturunkan®. Hal ini penting agar penafsiran tidak terjebak dalam pemahaman yang
ahistoris dan kaku. Misalnya, istilah kufi pada masa Nabi tidak hanya bermakna "tidak
beriman", tetapi juga mencakup tindakan menolak keadilan sosial dan menentang

transformasi moral yang diusung Islam.

17 Nugroho, K., Kiram, M. Z., & Andriawan, D. (2023). The Influence of Hermeneutics in Double Movement
Theory (Critical Analysis of Fazlurrahman's Interpretation Methodology). Qist: Jurnal Ilmiah Ilmu-Ilmu Sosial
dan Keislaman, 2(1).

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025



[
. | J E-ISSN : 2527-631X

El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam
El Wasathiya

Gerakan kedua, movement from the time of revelation back to the present,
menekankan pentingnya menarik prinsip-prinsip moral universal dari konteks wahyu
untuk diterapkan dalam konteks kekinian.'® Dengan demikian, pemahaman tentang
kekafiran harus beranjak dari sekadar klasifikasi teologis menuju pemahaman etis yang
menilai sejauh mana seseorang menolak nilai-nilai kemanusiaan, keadilan, dan
kebenaran.

Dalam masyarakat kontemporer yang plural, istilah "kafir" sering kali
digunakan sebagai alat eksklusi sosial atau bahkan politik. Dengan menggunakan
pendekatan double movement, makna kekafiran dapat direkontekstualisasi sebagai
bentuk ketidaksetiaan terhadap nilai-nilai moral Al-Qur'an, bukan sekadar identitas
keagamaan yang berbeda. Hal ini menandai pergeseran dari teologi eksklusif menuju
etika universal.

Lebih dari sekadar metodologi tafsir, double movement juga mencerminkan
pandangan epistemologis Rahman tentang hubungan antara wahyu dan akal. Ia
memandang wahyu sebagai sumber nilai-nilai moral yang harus diterjemahkan ke
dalam konteks rasional dan sosial manusia. Oleh karena itu, tugas penafsir bukan hanya
membaca teks, tetapi juga menafsirkan realitas sosial dengan kacamata etis Al-Qur'an.

Dalam konteks kekafiran, pendekatan ini membuka peluang reinterpretasi yang
lebih inklusif. Kekafiran tidak lagi dipahami semata sebagai penolakan eksplisit
terhadap keimanan, melainkan juga sebagai sikap menentang nilai-nilai keadilan dan
kebenaran. Maka, seorang yang beragama namun melakukan penindasan sosial atau
korupsi moral, sejatinya telah jatuh dalam bentuk kekafiran etis'. Perspektif ini
memperluas cakrawala makna iman dan kufr, menjadikannya bukan sekadar urusan
doktrin, melainkan juga moralitas sosial.

Analisis Rahman ini juga sejalan dengan semangat reformasi tafsir modern,
yang berupaya menghindari stagnasi pemahaman teks suci. Menurut penelitian
Nugroho, Kiram, & Andriawan (2023), hermeneutika Rahman mengintegrasikan antara
pendekatan historis dan etis, menjadikannya relevan dalam menjawab problem

kontemporer seperti radikalisme dan intoleransi?>. Mereka menilai bahwa pendekatan

18 Arman, A. S. (2024). Assessing Fazlur Rahman's Hermeneutics and Double-Movement Theory. Shajarah:
Journal of Islamic Thought and Civilization, 29(1).

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025



’ | E-ISSN : 2527-631X

o El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam
El Wasathiya

Rahman membantu mengembalikan Al-Qur'an ke fungsi asalnya: sebagai pedoman
moral bagi manusia, bukan alat pembenaran kekuasaan atau kepentingan kelompok.

Lebih jauh, metode double movement juga mengandung dimensi kritis terhadap
tradisi tafsir klasik. Rahman menilai banyak tafsir tradisional terjebak dalam
formalisme hukum dan gagal menangkap semangat moral Al-Qur'an. Dengan
menghidupkan kembali pendekatan etis, ia mengingatkan bahwa wahyu turun untuk
membangun masyarakat beradab yang menegakkan keadilan dan kasih sayang, bukan
hanya mengatur ritual keagamaan?®.

Meskipun demikian, Rahman tidak bermaksud menghapus tradisi klasik.
Sebaliknya, ia berusaha merekonstruksi tradisi itu agar tetap hidup dalam dunia
modern. Dalam kerangka ini, double movement menjadi jembatan antara warisan klasik
Islam dan tantangan kontemporer. Pemikiran Rahman menunjukkan bahwa kesetiaan
terhadap wahyu tidak berarti menolak pembaruan, melainkan menemukan kembali
spirit moral yang mendasari teks suci®.

Secara metodologis, Rahman juga memperkenalkan pendekatan rasional-
historis yang tidak memisahkan akal dari iman. Ini sejalan dengan gagasan modernisme
Islam yang mengedepankan tanggung jawab moral manusia dalam memahami wahyu.
Dalam konteks kekafiran, pendekatan ini menolak penilaian hitam-putih terhadap
"yang beriman" dan "yang kafir". Rahman menegaskan bahwa ukuran keimanan sejati
adalah moralitas dan keadilan sosial, bukan sekadar identitas formal keagamaan.'®

Analisis kritis terhadap metode Rahman menunjukkan bahwa ia berupaya
menyatukan dua kutub epistemologis: normativitas wahyu dan historisitas realitas.
Dengan demikian, double movement bukan hanya metodologi tafsir, tetapi juga proyek
epistemologis untuk menjembatani antara teks dan konteks, antara agama dan
kemanusiaan. Dalam konteks keberagamaan global saat ini, pendekatan Rahman sangat
relevan. Ketika agama sering kali digunakan untuk membenarkan kekerasan dan
eksklusivisme, metode ini menawarkan paradigma hermeneutika moral yang

menempatkan kasih sayang dan keadilan sebagai pusat pemahaman keagamaan.

19 Swazo, N. K. (2011). Rahman, Gadamer, and the Hermeneutics of the Qur'an. Asian Journal of Islamic
Studies, 15(1).

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025



[
. | J E-ISSN : 2527-631X

El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam
El Wasathiya

Dengan demikian, double movement dapat menjadi model penafsiran yang
menumbuhkan sikap toleran, inklusif, dan humanistik di tengah masyarakat plural.?’
Dengan demikian, penerapan metode double movement dalam memahami
konsep kekafiran bukan hanya memperkaya studi tafsir, tetapi juga menghidupkan
kembali fungsi moral Al-Qur'an dalam kehidupan modern. Rahman menunjukkan
bahwa Al-Qur'an harus dibaca bukan hanya untuk diketahui, tetapi untuk dihidupi—
sebagai etika transformatif yang membebaskan manusia dari segala bentuk kekafiran

teologis, moral, dan struktural.?!

4. Relevansi Pemikiran Fazlur Rahman tentang Kekafiran terhadap Konteks
Keberagamaan Kontemporer

Pemikiran Fazlur Rahman tentang kekafiran memiliki relevansi yang sangat
kuat terhadap kondisi keberagamaan kontemporer, terutama dalam menghadapi
tantangan pluralitas dan intoleransi yang semakin kompleks. Dalam pandangan
Rahman, kekafiran bukanlah sekadar persoalan aqidah atau penolakan terhadap Tuhan,
melainkan bentuk penolakan terhadap nilai-nilai moral yang menjadi inti dari ajaran
Islam. Oleh karena itu, konsep kufir menurut Rahman menuntut pembacaan etis yang
menekankan tanggung jawab sosial dan moral manusia di hadapan Tuhan.??

Dalam konteks masyarakat modern yang plural dan multikultural, pendekatan
Rahman ini menawarkan paradigma baru dalam memahami hubungan antarumat
beragama. Ia menolak dikotomi yang tajam antara “mukmin” dan “kafir” sebagaimana
dipahami secara sempit dalam tradisi teologis klasik. Sebaliknya, ia mengajukan
pemahaman bahwa setiap manusia memiliki potensi untuk beriman atau kufr

berdasarkan tindakan moralnya. Dengan demikian, iman dan kufr bukanlah label

20 Putra, D., Nasution, M., & Acela, N. (2025). Double Movement Theory in Fazlur Rahman's Thought: Social
and Religious Applications and Their Impact on Modern Understanding. Al Qalam: Jurnal Ilmiah Keagamaan
dan Kemasyarakatan, 19(5).

2! Nugroho, K., Kiram, M. Z., & Andriawan, D. (2023). The Influence of Hermeneutics in Double Movement
Theory (Critical Analysis of Fazlurrahman's Interpretation Methodology). Qist: Jurnal Ilmiah Ilmu-Ilmu Sosial
dan Keislaman, 2(1).

22 Hidayatullah, F. & A. Rohman. (2022). Moral Responsibility and Concept of Kuf in Fazlur Rahman's
Thought. Journal of Islamic Ethics, 6(1), 55-72.

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025



’ | E-ISSN : 2527-631X

o El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam
El Wasathiya

identitas, melainkan kondisi moral yang terus bergerak sesuai dengan perilaku dan
komitmen etis seseorang terhadap nilai-nilai ilahiah.

Relevansi pemikiran ini sangat terasa ketika dihadapkan pada meningkatnya
fenomena intoleransi dan eksklusivisme beragama di berbagai belahan dunia, termasuk
di Indonesia. Pelabelan “kafir” sering kali digunakan untuk menjustifikasi kekerasan
verbal maupun fisik terhadap kelompok lain. Padahal, Rahman mengingatkan bahwa
kekafiran sejati bukan terletak pada perbedaan keyakinan formal, tetapi pada perilaku
zalim dan tidak adil. Dengan demikian, pemikiran Rahman menggeser fokus dari
“siapa yang kafir” menjadi “perilaku seperti apa yang mencerminkan kekafiran.”

Pandangan etis ini mendorong lahirnya sikap keberagamaan yang lebih inklusif.
Seorang Muslim sejati, dalam kerangka pemikiran Rahman, bukan hanya yang
mengucapkan syahadat, tetapi juga yang berjuang menegakkan nilai-nilai keadilan,
kejujuran, dan kasih sayang dalam kehidupan sosial. Sebaliknya, siapa pun yang
menolak nilai-nilai tersebut, walaupun secara formal beragama, telah menunjukkan
gejala kekafiran moral. Pemikiran ini membuka ruang dialog antaragama yang lebih
luas, karena menilai manusia berdasarkan moralitas universal, bukan afiliasi
keagamaan semata.

Lebih jauh, pemikiran Rahman juga sejalan dengan semangat magqashid al-
syari‘ah (tujuan-tujuan moral syariat) yang menekankan pemeliharaan jiwa, akal,
kehormatan, dan keadilan. Dalam kerangka ini, kekafiran dapat dipahami sebagai
segala bentuk penolakan terhadap tujuan-tujuan moral tersebut. Oleh karena itu,
perjuangan melawan kekafiran berarti memperjuangkan keadilan sosial, menghormati
hak asasi manusia, dan memperkuat solidaritas kemanusiaan.?’

Analisis kritis terhadap relevansi pemikiran Rahman menunjukkan bahwa ia
berhasil mengembalikan agama ke fungsi etisnya. Dalam pandangan Rahman, agama
bukanlah alat untuk menghakimi, melainkan sarana untuk menumbuhkan kesadaran
moral kolektif. Dengan memahami kufr sebagai penolakan terhadap kebenaran moral,

umat Islam didorong untuk lebih introspektif dan berhati-hati dalam mengklaim otoritas

23 Al-Faruqi, I. & Nugroho, K. (2023). Inclusive Ethics in Contemporary Islamic Thought: Fazlur Rahman and
Pluralism. Journal of Islamic Studies and Society, 11(2), 101-120

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025



’ | E-ISSN : 2527-631X

o El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam
El Wasathiya

kebenaran. Ini menjadi fondasi bagi lahirnya etika keberagamaan yang rendah hati dan
terbuka terhadap perbedaan.

Selain itu, pemikiran Rahman memberikan solusi terhadap krisis keberagamaan
modern yang sering terjebak dalam formalisme dan politisasi agama. la menegaskan
bahwa yang membuat manusia “beriman” bukanlah simbol-simbol ritual semata, tetapi
kemampuan menegakkan nilai-nilai universal Islam di tengah tantangan zaman. Oleh
karena itu, kekafiran modern tidak harus dipahami sebagai ateisme atau sekularisme,
tetapi sebagai bentuk dehumanisasi yang mengingkari keadilan, kemanusiaan, dan
kejujuran.

Dalam konteks Indonesia, relevansi gagasan Rahman semakin terasa ketika isu
perbedaan agama, etnis, dan ideologi sering kali memicu konflik. Pendekatan moral
Rahman dapat dijadikan dasar bagi penguatan moderasi beragama (wasathiyyah) yang
menolak ekstremisme dan intoleransi. Dengan menekankan bahwa esensi iman adalah
moralitas universal, umat Islam dapat lebih terbuka dalam membangun kerjasama lintas
agama untuk kemaslahatan bersama.

Rahman juga menyoroti pentingnya pembaruan pemikiran Islam agar tidak
terjebak dalam stagnasi intelektual. Ia berpendapat bahwa salah satu bentuk kekafiran
intelektual adalah ketika umat Islam berhenti berpikir kritis terhadap teks dan realitas.
Ketika wahyu dibaca secara kaku tanpa mempertimbangkan dinamika sosial, maka
pesan moral Al-Qur’an kehilangan daya transformasinya. Oleh karena itu, Rahman
menyerukan agar umat Islam berani melakukan ijtihad moral, yakni usaha memahami
dan menerapkan nilai-nilai ilahi sesuai dengan tantangan zaman.

Dalam konteks global, relevansi gagasan Rahman juga terlihat pada isu
hubungan antarperadaban dan agama. Dunia modern menghadapi konflik identitas
yang sering kali dilandasi oleh superioritas keagamaan dan kecurigaan terhadap “yang
lain”. Rahman menawarkan jalan tengah dengan menempatkan agama sebagai sumber
moral universal yang dapat menjembatani perbedaan. Dengan menafsirkan kufr sebagai
penolakan terhadap nilai kemanusiaan, ia mengajak umat beragama untuk bersama-
sama melawan bentuk kekafiran struktural seperti kolonialisme, rasisme, dan

ketidakadilan ekonomi global.

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025



’ | E-ISSN : 2527-631X

o El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam
El Wasathiya

Akhirnya, pemikiran Rahman memiliki dimensi epistemologis yang signifikan:
ia menuntut perubahan cara berpikir dari truth-claiming theology menuju ethical
theology. Artinya, kebenaran agama tidak diukur dari klaim formal semata, tetapi dari
sejauh mana nilai-nilai etisnya diwujudkan dalam kehidupan nyata. Dalam konteks ini,
kekafiran dapat dipahami sebagai kegagalan epistemik umat beragama dalam
menjadikan ajaran moral sebagai basis tindakan sosial. Dengan paradigma ini, Rahman
tidak hanya menafsirkan ulang konsep kufr, tetapi juga menggeser orientasi teologi
Islam dari dogma menuju praksis moral yang membebaskan manusia dari ketidakadilan
dan kebodohan.?*

Pemikiran Rahman menunjukkan bahwa agama harus menjadi instrumen
transformasi sosial dan moral. Kekafiran tidak lagi dipahami hanya sebagai penolakan
teologis, tetapi sebagai penolakan terhadap keadilan, solidaritas, dan kemanusiaan.
Paradigma ini menempatkan manusia sebagai agen moral yang bertanggung jawab atas
tindakannya di dunia.

Dengan demikian, relevansi pemikiran Fazlur Rahman terletak pada
kemampuannya mengubah paradigma keberagamaan dari eksklusif menuju inklusif,
dari retorika menuju etika, dan dari klaim kebenaran menuju komitmen terhadap

kemanusiaan.

KESIMPULAN
Berdasarkan kajian terhadap pemikiran Fazlur Rahman, dapat disimpulkan beberapa

hal terkait konsep kekafiran dan relevansinya dalam konteks keberagamaan kontemporer.
Pertama, latar belakang intelektual Rahman yang dipengaruhi oleh pendidikan di Timur dan
Barat menjadikannya tokoh yang mampu merekonstruksi pemikiran Islam secara rasional,
historis, dan etis. Konteks ini mendorong Rahman mengembangkan gagasan reinterpretasi
ajaran Islam yang menekankan moralitas dan relevansi sosial daripada sekadar formalitas
hukum.

Kedua, Rahman memahami kekafiran (kufr) bukan sebagai penolakan teologis semata,

tetapi sebagai bentuk pengingkaran terhadap nilai-nilai moral yang terkandung dalam Al-

24 Suryani, R. & Wibowo, A. (2024). Reinterpreting Kufi- in Modern Islamic Ethics: Fazlur Rahman
Approach. Ulumuna: Jurnal Studi Keislaman, 28(3), 75-92

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025



£

'1’ L { J E-ISSN : 2527-631X
o El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam
El Wasathiya

Qur’an, seperti keadilan, kasih sayang, dan kebenaran. Kekafiran dalam kerangka pemikiran
Rahman menjadi kategori etis, bukan sekadar label identitas keagamaan.

Ketiga, tipologi kekafiran menurut Rahman dapat dibedakan dalam beberapa bentuk,
antara lain kekafiran moral, kekafiran struktural, dan kekafiran intelektual. Kekafiran moral
muncul dari perilaku yang menentang prinsip moral, kekafiran struktural terkait dengan
ketidakadilan sosial dan dominasi, sedangkan kekafiran intelektual timbul akibat stagnasi
berpikir dan ketiadaan ijtihad dalam memahami wahyu. Dengan pembagian ini, Rahman
menekankan dimensi sosial, moral, dan intelektual dari kekafiran.

Keempat, metode double movement yang dikembangkan Rahman menjadi alat
hermeneutik untuk memahami konsep kekafiran secara kontekstual. Gerak pertama menelusuri
konteks historis ayat ketika wahyu diturunkan, sedangkan gerak kedua mengekstraksi prinsip
moral universal untuk diterapkan pada situasi kontemporer. Dengan metode ini, pemahaman
kekafiran berpindah dari penilaian teologis literal menjadi refleksi etis terhadap perilaku
manusia dalam kehidupan sosial.

Kelima, pemikiran Rahman memiliki relevansi signifikan bagi konteks keberagamaan
modern, terutama dalam membangun sikap inklusif, toleran, dan humanistik di tengah
masyarakat plural. Rahman menekankan bahwa etika moral universal lebih penting daripada
label keagamaan, sehingga agama menjadi sarana pembentukan masyarakat berkeadaban,
bukan alat eksklusivisme. Konsep kekafiran yang dipahami secara moral dapat menjadi
landasan bagi dialog antarumat beragama, pendidikan Islam progresif, dan reformasi sosial
yang menekankan keadilan, kemanusiaan, dan solidaritas.

Dengan demikian, kajian ini menunjukkan bahwa Fazlur Rahman berhasil menawarkan
pendekatan etis dan kontekstual dalam memahami kekafiran, yang tidak hanya memperkaya
studi tafsir modern, tetapi juga memberikan kontribusi praktis bagi pengembangan teologi

Islam yang inklusif dan transformatif.

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025



’ | E-ISSN : 2527-631X

o El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam
El Wasathiya

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, M. Amin. Multidisiplin, Interdisiplin, dan Transdisiplin dalam Studi Islam.
Yogyakarta: IB Pustaka, 2020.

Acela, N., Nasution, M., & Putra, D. (2025). Double Movement Theory in Fazlur Rahman's
Thought: Social and Religious Applications and Their Impact on Modern Understanding.
Al Qalam: Jurnal llmiah Keagamaan dan Kemasyarakatan, 19(5).

Al-Faruqi, 1., & Nugroho, K. (2023). Inclusive Ethics in Contemporary Islamic Thought:
Fazlur Rahman and Pluralism. Journal of Islamic Studies and Society, 11(2), 101-120.

Andriawan, D., Kiram, M. Z., & Nugroho, K. (2023). The Influence of Hermeneutics in Double
Movement Theory (Critical Analysis of Fazlurrahman's Interpretation Methodology).
Qist: Jurnal Ilmiah lImu-Ilmu Sosial dan Keislaman, 2(1).

Arman, A. S. (2024). Assessing Fazlur Rahman's Hermeneutics and Double-Movement
Theory. Shajarah: Journal of Islamic Thought and Civilization, 29(1).

Azra, Azyumardi. Islam Reformis: Dinamika Intelektual dan Gerakan. Jakarta: RajaGrafindo
Persada, 1999.

Hidayatullah, F., & Rohman, A. (2022). Moral Responsibility and Concept of Kufr in Fazlur
Rahman's Thought. Journal of Islamic Ethics, 6(1), 55-72.

Muzani, Saiful. Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran Fazlur Rahman. Bandung: Mizan,
1994.

Nugroho, K., Kiram, M. Z., & Andriawan, D. (2023). The Influence of Hermeneutics in Double
Movement Theory (Critical Analysis of Fazlurrahman's Interpretation Methodology).
Qist: Jurnal llmiah llmu-Ilmu Sosial dan Keislaman, 2(1).

Putra, D., Nasution, M., & Acela, N. (2025). Double Movement Theory in Fazlur Rahman's
Thought: Social and Religious Applications and Their Impact on Modern Understanding.
Al Qalam: Jurnal llmiah Keagamaan dan Kemasyarakatan, 19(5).

Quraish Shihab, M. Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu ‘i atas Pelbagai Persoalan Umat.
Bandung: Mizan, 1996.

Rahman, Fazlur. Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. Chicago:
University of Chicago Press, 1982.

Rahman, Fazlur. Major Themes of the Qur’an. Chicago: University of Chicago Press, 1980.

Rahman, Fazlur. Revival and Reform in Islam: A Study of Islamic Fundamentalism. Oxford:
Oneworld Publications, 2000.

Suryani, R., & Wibowo, A. (2024). Reinterpreting Kufr in Modern Islamic Ethics: Fazlur
Rahman Approach. Ulumuna: Jurnal Studi Keislaman, 28(3), 75-92.

Swazo, N. K. (2011). Rahman, Gadamer, and the Hermeneutics of the Qur'an. Asian Journal
of Islamic Studies, 15(1).

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025



