’ | E-ISSN : 2527-631X

L

El Wasathiva El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam

ANALISIS NILAI-NILAI TEOLOGI DAN SPIRITUAL DALAM
SURAT AL QODAR: TELAAH TAFSIR MUQORIN DALAM
PERSPEKTI IBNU KATSIR DAN QURAISH SHIHAB

Ahda Sabiela
UIN Kiai Ageng Muhammad Besari Ponorogo
ahdasabiela@gmail.com

Fikriyatul Ilmi
STAINU Madiun
fikr21 @gmail.com

Abstract: This study aims to conduct a comparative analysis of the
interpretations of Surah al-Qadr by Ibn Kathir and M. Quraish Shihab, focusing
on their methodological approaches and theological meanings. Ibn Kathir
represents the classical exegetical model based on riwayah (transmitted reports),
emphasizing textual authenticity and the authority of the Companions, while
Quraish Shihab exemplifies a modern hermeneutic and contextual approach
through his work Tafsir al-Mishbah. The research applies a qualitative-
descriptive method using library research as the data collection technique and
employs content analysis combined with comparative textual analysis
(mugaranah) on both primary sources. The findings reveal that Ibn Kathir
interprets Lailatul Qadr as a cosmic and transcendental event marking divine
decree and the descent of revelation, whereas Quraish Shihab views it as a
spiritual and moral moment reflecting human awareness of time, devotion, and
peace. These differences illustrate a paradigm shift from a theological-normative
orientation toward a humanistic-spiritual. The study highlights the significance of
integrating classical and contemporary exegesis to construct a contextual
understanding of the Qur’an that remains relevant to modern Islamic spirituality.
The study implies that the mugaran method can bridge classical and
contemporary interpretations, showing that Qur’anic texts contain layered
meanings—Iliteral, contextual, and symbolic. The findings encourage Muslims to
internalize Lailatul Qadr not merely as a ritual event but as a moment of moral
and spiritual transformation that remains relevant to modern Indonesian Islamic
life. The novelty of this study lies in its comparative analysis that integrates Ibn
Kathir’s classical riwayah-based exegesis with Quraish Shihab’s contemporary
social cultural interpretation, specifically on Surah al-Qadr. This research fills a
gap in previous studies that have not examined both interpretations within a
unified theological and spiritual framework.

Keywords: /bn Kathir, Quraish Shihab, Surah al-Qadr, Comparative Exegesis,
Lailatul Qadr.

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025



=
. | J E-ISSN : 2527-631X

El Wasathiva El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam

PENDAHULUAN

Dalam konteks modern yang ditandai oleh krisis spiritual dan arus
sekularisasi budaya, kajian tafsir Al-Qur'an memegang peran penting untuk
menghidupkan kembali kedalaman makna wahyu. Data dari Pew Research Center
(2020) mengungkapkan bahwa 96% masyarakat Indonesia menganggap agama
sebagai fondasi moralitas.! Namun, ironisnya, penelitian di kalangan mahasiswa
muslim menunjukkan hanya 0,6% yang memiliki tingkat kesejahteraan spiritual
yang tinggi.> Fenomena ini mengindikasikan adanya kesenjangan signifikan
antara religiositas formal dan internalisasi nilai spiritual yang mendalam. Surah
al-Qadr, dengan pesan teologis dan spiritualnya tentang turunnya wahyu dan
kemuliaan Lailatul Qadr, menjadi objek kajian yang relevan untuk merespons

tantangan ini. Penafsiran klasik seperti yang disajikan Ibnu Katsir®

cenderung
bersifat teosentris, menekankan aspek transendensi dan kekuasaan mutlak Allah.
Sebaliknya, penafsiran kontemporer seperti karya M. Quraish Shihab dalam Tafsir
al-Mishbah* menawarkan pendekatan yang lebih kontekstual, menyoroti dimensi
moral dan sosial dari Lailatul Qadr sebagai momentum pembaruan diri.

Meskipun khazanah kajian tafsir telah diwarnai oleh sejumlah penelitian
tentang Ibnu Katsir dan M. Quraish Shihab, tinjauan komprehensif terhadap
literatur terdahulu justru mengungkap sebuah mozaik kesenjangan yang terpusat
pada Surah al-Qadr. Berbagai studi, seperti yang dilakukan oleh Fajir (2021)
mengenai corak tafsir naqli® dan Buntoro dan Riswanto (2022) tentang konsep
kepemimpinan ¢ ,telah mengupas pemikiran Ibnu Katsir, namun belum menyentuh
penafsirannya atas Surah al-Qadr yang sarat muatan teologis-spiritual. Di sisi lain,

eksplorasi terhadap Tafsir al-Mishbah karya Quraish Shihab—seperti kajian Lorens dkk.

! Pew Research Center, The Global God Divide (Washington, D.C.: Pew Research Center, 2020).
2 D. Rahmawati and M. Firmansyah, “Hubungan Religiusitas dan Kesejahteraan Spiritual
Mahasiswa,” Jurnal Psikologi Islam (2020).

3 Ibn Kathir. Tafsir al-Qur’an al- ‘Azim. Beirut: Dar al-Fikr.

4 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah. Jakarta: Lentera Hati, 2000-2006.

5 M. Al-Fajir, “Corak Tafsir Naqli dalam Tafsir Ibnu Katsir,” Jurnal Studi Al-Qur’an (2021)

¢ G. Buntoro and Riswanto, “Konsep Kepemimpinan dalam Tafsir Ibnu Katsir,” Jurnal
Kepemimpinan Islam (2022).

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025



=
5 | J E-ISSN : 2527-631X

El Wasathiya El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam

(2024) tentang Surah Al-‘Alaq’ —juga belum mengkhususkan diri pada analisis
mendalam terhadap surah ini dan dimensi spiritualitas Lailatul Qadr. Lebih lanjut,
meskipun telah ada upaya komparatif antara kedua mufasir ini, sebagaimana terlihat
dalam penelitian Amnesti dan Albab (2022) tentang istilah imlaq®, ruang dialog epistemik
mereka secara spesifik dalam menafsirkan Surah al-Qadr ternyata masih terbuka lebar.
Dengan demikian, terpeta dengan jelas sebuah kekosongan akademik, baik dalam hal
objek material (Surah al-Qadr) maupun pendekatan komparatif yang menyeluruh, yang
menjadi celah signifikan yang berusaha diisi oleh penelitian ini.

Berdasarkan peta kesenjangan penelitian yang teridentifikasi, studi ini secara
komprehensif bertujuan untuk melakukan analisis komparatif terhadap penafsiran Surah
al-Qadr dalam Tafsir Ibnu Katsir dan Tafsir al-Mishbah karya M. Quraish Shihab. Secara
lebih spesifik, penelitian ini dirancang untuk mengeksplorasi tiga dimensi analisis
utama. Pertama, menguraikan perbedaan metodologis yang mendasar antara
pendekatan bil ma'tstir yang menjadi ciri khas Ibnu Katsir dengan pendekatan tahlili-
maudhu'm yang rasional-kontekstual yang dikembangkan Quraish Shihab ° . Kedua,
mengkaji varian penekanan tematik dalam surat al qodar dan perbedaan dalam kedua
penafsirannya, khususnya bagaimana Ibnu Katsir menitikberatkan teologi-history pada
dimensi ketetapan ilahi dan transendensi kekuasaan Tuhan, sementara Quraish Shihab
lebih menyoroti aspek spiritualitas etis dan kesadaran batin manusia tanpa meninggalkan
kajian teologisnya.

Melalui eksplorasi komparatif, penelitian ini berupaya berkontribusi signifikan
dalam khazanah studi tafsir dengan menawarkan perspektif dialogis antara tradisi klasik
dan modern'’dari pendekatan teosentris Ibnu Katsir, yang memberikan fondasi teologis
yang kokoh, dan pendekatan antroposentris-kontekstual Quraish Shihab. Dengan
demikian, sintesis kedua pendekatan dapat menghasilkan pemahaman yang utuh dan

kontekstual.

7 Victor Lorens et al., “Analisis Penafsiran Quraish Shihab atas Surah Al-‘Alaq dalam Tafsir al-
Mishbah,” Jurnal llmu Al-Qur’an (2024)

8 F. Amnesti and M. Albab, “Imlaq dalam Perspektif Ibnu Katsir dan Quraish Shihab,” Jurnal Al-
Bayan (2022).

® M. Quraish Shihab, Kaedah Tafsir. Ciputat: Lentera Hati, 2013.

10 Zulkifli, M. “Integrasi Pendekatan Tafsir Klasik dan Kontemporer.” Jurnal Studi Islam, 2020

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025



=
. | J E-ISSN : 2527-631X

El Wasathiva El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam

METODE PENELITIAN

Tafsir mugaran merupakan salah satu metode penafsiran Al-Qur'an yang
bersifat komparatif, bertujuan untuk menghasilkan pemahaman yang holistik dan
kontekstual melalui perbandingan sistematis antara berbagai teks dan penafsiran.'!
Secara metodologis, pendekatan ini terbagi ke dalam tiga ranah utama
perbandingan: pertama, perbandingan antarayat Al-Qur'an yang memiliki
kemiripan redaksional atau tematik; kedua, perbandingan antara ayat Al-Qur'an
dengan hadis Nabi yang secara lahiriah tampak bertentangan; dan ketiga,
perbandingan beragam pendapat ulama tafsir beserta argumentasi dan
kecenderungan metodologis mereka.'? Dengan demikian, tafsir muqaran tidak
hanya berfokus pada aspek kebahasaan teks, tetapi juga memperhatikan konteks
historis, sosio-kultural, serta perkembangan pemikiran dalam tradisi penafsiran.
Menurut al-Kumi, esensi dari tafsir muqaran adalah analisis Al-Qur'an yang

memadukan berbagai sudut pandang ulama melalui telaah komparatif terhadap

kecenderungan penafsiran mereka.'?

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN
Biografi

Ibnu Katsir (lahir sekitar 700-701 H/1301 M di Basrah dan wafat 774 H di
Damaskus) merupakan seorang ulama multidisiplin yang bermazhab Syafi'i,
dengan kontribusi utamanya dalam bidang tafsir dan hadis. Analisis terhadap
riwayat hidupnya menunjukkan pola transmisi keilmuan yang sistematis; tumbuh
dalam lingkungan intelektual sejak dini, ia mempelajari al-Qur'an dan hadis di
Damaskus di bawah bimbingan saudara sekaligus sejumlah guru terkemuka
seperti Ibnu Taimiyah dan al-Mizzi, '* membentuk kapasitasnya dalam
metodologi isnad dan analisis historis. Transformasi karier akademisnya terjadi

ketika keterlibatannya dalam persidangan kasus Zindiq pada 741 H

' Nasaruddin Baidan, Metode Penafsiran Al-Qur'an (Yogyakarta: Pustaka Setia, 2011), hlm. 4

12 M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur'an (Bandung: Mizan, 1999), him. 72-73.

13" Aida Fitriatumnisa dan Danendra Ahmad Rafdi, "Metode Tafsir Mugaran Dilihat

Kembali," Jurnal Iman dan Spiritualitas 3, no. 4

14 Muhammad Husayn al-Dhahabi, AI-Tafsir wa al-Mufassiriin, vol. 1 (Cairo: Maktabah Wahbah,
2003), 177-184.

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025



=
. | J E-ISSN : 2527-631X

El Wasathiva El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam

mengantarkannya pada jabatan strategis seperti kepala Dar al-Sadith al-
Ashrafiyah,'> menunjukkan dialektika antara kapital intelektual dan legitimasi
politik dalam perkembangan karir ulama di periode Mamluk. Diantara karya multi
disipliner beliau meliputi Tafsir al-Qur’an al-dzim,'® Kitab Jami’ al-Masanid wa
as-Sunnah, Al-Bidayah wa an-Nihayah, Ahkam ala Abwah al-Tanbih.!’

Prof. Dr. Muhammad Quraish Shihab merupakan salah satu cendekiawan
Muslim terkemuka di Indonesia dibidang tafsir al-Qur’an. Ia lahir di Rappang,
Sulawesi Selatan, pada 16 Februari 1944 dari keluarga Arab terpelajar. Ayahnya,
Prof. Abdurrahman Shihab, adalah ulama dan guru besar tafsir sekaligus pendiri
Universitas Muslim Indonesia (UMI) Ujung Pandang,'® Pada usia 14 tahun,
Quraish Shihab menempuh pendidikan di Universitas al-Azhar, Mesir, dan
menyelesaikan studi dari jenjang S1 hingga S3. Ia meraih gelar Lc. pada tahun
1967 di Fakultas Usuluddin jurusan Tafsir dan Hadits, kemudian gelar MA pada
1969 melanjutkan s3 melalui Disertasi doktoralnya Nizam al-Durar li al-Biqa’iy:
Tahqiq wa Dirasah menjadikannya sarjana Asia Tenggara pertama bergelar doktor
dalam bidang ilmu al-Qur’an dari al-Azhar dengan predikat summa cum laude."
Melalui karya-karyanya Tafsir al-Manar: Keistimewaan dan Kelemahannya,
Membumikan al-Qur’an, Wawasan al-Qur’an, hingga Tafsir al-Mishbah, 2°
Quraish Shihab menampilkan pendekatan tafsir yang kontekstual dan
komunikatif, memadukan nilai-nilai al-Qur’an dengan realitas sosial masyarakat
Indonesia, melahirkan corak tafsir Nusantara modern yang menghubungkan
warisan klasik dengan pemikiran Islam kontemporer menjadikanya sumber

inspirasi etika dan peradaban di tengah perkembangan zaman.

15 Basil ‘Awwad Ma‘riif, Dirasat fi Tarikh al- ‘Irdq al-Islami (Beirut: Mu’assasat al-Risalah,
1991), 302.

16 Tbn Kathir, Tafsir al-Qur’an al- ‘Azim (Beirut: Dar al-Fikr, n.d.)

17 Ibn Kathir, Ahkam ‘ala Abwab at-Tanbih (Cairo: Matba‘ah al-Sa‘adah, 1930).

18 A. Mustaqim, “Corak dan Kontribusi Tafsir Nusantara,” Jurnal Studi Qur'an 3, no. 2 (2008):
123.

19 M. Quraish Shihab, Dirasat fi ‘Uliim al-Qur’an (Cairo: al-Azhar University Press, 1973).

20 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah (Jakarta: Lentera Hati, 2000-2006), Wawasan al-Qur’an
(Bandung: Mizan, 1996), Tafsir al-Manar: Keistimewaan dan Kelemahannya (Jakarta: Pustaka
Firdaus, 1994).

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025



=
. | J E-ISSN : 2527-631X

El Wasathiva El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam

Metodologi Tafsir

Ibnu Katsir, menafsirkan ayat-ayat Al-Qur’an bersumber dari Al quran,
hadist dan juga pendapat para sahabat Nabi yang dianggap memiliki otoritas
karena kedekatannya dengan masa pewahyuan, serta pemahaman pada konteks
turunnya ayat,?! sedangkan susunan ayatnya berdasarkan metode tahlili, dimulai
dari fatihah hingga annas dengan merinci tafsirnya berdasar kaedah ilmiah
klasik.?

Kaedah penafsiranya didasari pada penguasaan disiplin ilmu yang
memadai: Penguasaan bahasa Arab menjadi fondasi untuk memahami makna kata
dan konteks historis ayat, diperkuat dengan ilmu nahwu—sharaf dan balaghah pada
retorika Al-Qur’an. Ia juga menuntut pemahaman mendalam terhadap ilmu-ilmu
Al-Qur’an seperti qira’at, asbab al-nuzul, makkiyah-madaniyah, muhkam-
mutasyabih, serta nasikh-mansukh agar terhindar dari kesalahan tafsir. Selain itu,
ushuluddin dan tauhid menjadi dasar teologis dalam memahami konsep
ketuhanan, sementara ushul figh diperlukan untuk menggali hukum secara tepat
tak ketinggalan penguasaan ilmu hadis, baik riwayah maupun dirayah melalui
jalur riwayat.?’

Dalam hal Isroiliyah Ibnu Katsir tetap memuat beberapa riwayat disertai
penjelasan status sanadnya, menurutnya kisah tersebut tidak perlu dibenarkan atau
didustakan karena kebenarannya tidak pasti, tercatat sekitar 48 kisah Isra’iliyyat
yang ditampilkan secara selektif dan disertai kritik sanad.?*

Quraish Shihab adalah mufasir kontemporer yang menggabungkan metode
tahlili (analitik) dan maudhu’i (tematik) dalam memahami al-Qur’an. Dengan
pendekatan tahlili, ia menafsirkan ayat per ayat berdasarkan urutan mushaf,
membahas makna kata, hubungan antar-ayat, asbab al-nuzul, serta dampak hukum

dan sosial. Namun, ia juga memadukan metode tematik dengan mengelompokkan

2! Tbn Katsir, Tafsir al-Qur’an al-‘Azim, jilid 1 (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1998), 5-7;
22 N F Muhyin dan Ridlwan Nasir, “Metode Penafsiran Ibn Katsir dalam Tafsir Al-Qur’an Al-
‘Adzim,” Al-Tadabbur: Jurnal llmu Al-Qur’an dan Tafsir 8, no. 1 (2023)

2 Ibid, hal:151-157.

24 J . Hendri, “IBN KATSIR (Telaah Tafsir al-Qur’an al-‘Azim),” Nuansa: Jurnal Kajian Islam
2021 hal 248

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025 n



=
. | J E-ISSN : 2527-631X

El Wasathiva El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam

ayat-ayat yang memiliki tema sama untuk mendapatkan pemahaman yang lebih
luas dan relevan terhadap isu kehidupan manusia. Integrasi kedua metode ini
menunjukkan perhatian Quraish Shihab pada harmoni isi al-Qur’an dan relevansi
ajarannya dengan realitas sosial modern.?’

Dalam corak tafsirnya, Quraish Shihab menampilkan pendekatan adabi
ijtima’i, yaitu mengaitkan pesan al-Qur’an dengan kondisi sosial
kemasyarakatan. 2° Tafsir al-Mishbah tidak hanya memberikan interpretasi
linguistik, namun juga menghubungkan ayat dengan isu kontemporer seperti
kemanusiaan, keadilan, dan kesejahteraan. Dengan pendekatan bahasa dan
konteks Indonesia, tafsir Quraish Shihab menjadi mudah dipahami oleh
masyarakat modern. Ia memakai ilmu-ilmu modern dengan tetap menghargai
khazanah klasik, menegaskan bahwa al-Qur’an bersifat universal, dinamis, dan
selalu bisa ditafsirkan sesuai perkembangan zaman tanpa kehilangan nilainya.
Tafsir Quraish Shihab menjembatani antara teks dan konteks, serta meneguhkan
al-Qur’an sebagai sumber nilai yang hidup di berbagai era.?’

Dari kedua pendekatan tersebut, didapat perbedaan bahwa metodologi
tafsir menekankan otoritas riwayat dan kesinambungan tradisi oleh Ibnu Katsir,
sedangkan shihab lebih rasionalitas kontekstual dengan relevansi sosial.
Keduanya tidak berada pada posisi saling menegasikan, tetapi justru
memperlihatkan bahwa penafsiran Al-Qur’an memerlukan dua pilar utama:
stabilitas makna melalui riwayat dan keterhubungan makna dengan realitas
melalui nalar dan konteks. 2 Dengan demikian, sintesis metodologis ini
menegaskan bahwa tafsir ideal tidak hanya menjaga kemurnian tradisi, tetapi juga
membuka ruang bagi aktualisasi pesan wahyu dalam kehidupan manusia

sepanjang zaman.

25 M. Quraish Shihab, Lentera Al-Qur'an: Kaidah Tafsir, Jakarta: Lentera Hati, 2013.

% Dewi Purwaningrum dan Hafid Nur Muhammad, “Corak Adabi Ijtima’i dalam Kajian Tafsir
Indonesia (Studi Pustaka Tafsir al-Misbah dan Tafsir al-Azhar),” AI-Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-
Qur’an dan Tafsir 2, no. 1 (2022): him. 17-24

27 Yayat Suharyat dan Siti Asiah, “Metodologi Tafsir Al-Mishbah,” Jurnal Pendidikan Indonesia:
Teori, Penelitian dan Inovasi 2, no. 5 hal:151-157

8 Wardani, Metodologi Tafsir al-Qur’an di Indonesia, hal 190-210

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025



=
. | J E-ISSN : 2527-631X

El Wasathiva El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam

Penafsiran Surat Al Qodar

Makna “Nuzul al-Qur’an” dalam Diskursus Tafsir Ibnu Katsir dan Quraish

Shihab

Konsep nuzil al-Qur’an atau “turunnya Al-Qur’an” merupakan topik
fundamental dalam kajian wahyu Islam. Dalam perspektif Ibnu Katsir, penurunan
Al-Qur’an berlangsung melalui dua tahap besar. Tahap pertama adalah
penurunannya secara keseluruhan dari al-Lauh al-Mahfliz ke Baitul ‘Izzah di
langit dunia pada malam Lailatul Qadar. Tahap kedua adalah penurunannya secara
bertahap kepada Nabi Muhammad selama masa kenabian.?’ Model dua tahap ini
mencerminkan corak tafsir klasik yang memadukan pandangan kosmologis dan
historis, menempatkan wahyu sebagai peristiwa transenden sekaligus proses
pedagogis bagi umat.

Secara linguistik, akar kata nazala berarti “turun dari tempat tinggi ke
rendah,” sementara bentuk anzala mengandung makna tindakan disengaja dari
pihak yang menurunkan. Pemahaman Ibnu Katsir terhadap kata anzalnahu dalam
ayat “Sesungguhnya Kami telah menurunkannya” menegaskan bahwa “turun”
tidak boleh dipahami hanya sebagai perpindahan fisik, tetapi sebagai proses
komunikasi ilahi: kalam Iahi yang bersifat transenden hadir dalam bentuk bahasa
manusia.®® Di sini tampak bahwa Ibnu Katsir memandang wahyu sebagai
jembatan epistemologis antara yang ilahi dan yang manusiawi.

Penjelasan Ibnu Katsir tentang dua tahap nuzul yang dinukil dari Ibn
‘Abbas®' memperlihatkan adanya hubungan yang saling melengkapi. Penurunan
pertama menegaskan kemuliaan wahyu di alam semesta, sedangkan penurunan

kedua mengafirmasi relevansi dan kedekatannya dengan dinamika kehidupan

2 Tbn Kathir, Tafsir al-Qur’an al-‘Azim, ed
30 “Interpretasi Term Nuzul, Inzal dan Tanzil dalam Pewahyuan menurut al-Qur’an,” Al Fawatih:
Jurnal Kajian Al-Qur’an dan Hadis, 289-294 )
3141l 808 Ul i 5 oy peie 3 b day 053 25 ¢ all AL 3 G plaws ) Basd 5 Alea o ) 00 ) 2 QB (e i) e
e oalin 1 S Gl JB 5 eubie ) (e ey jSe 0l5, 106 1 o)) (058 8535 &h e Gl e
Lihat Ibn Kathir, Fada’il al-Qur’an al-‘Azim (Beirut: Dar Ibn Hazm, 1999), 36.

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025 n



’ | E-ISSN : 2527-631X

El Wasathiva El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam

manusia.*> Pengaitan Ibnu Katsir dengan QS. ad-Dukhan: 3 dan QS. al-Qadr: 1
memperkuat dimensi kosmik peristiwa tersebut, yakni bahwa rahmat dan
ketetapan Allah (amr) turun bersamaan dengan para malaikat. Penjelasan ini
menegaskan bahwa bagi Ibnu Katsir, nuzill al-Qur’an bukan sekadar fakta
historis, melainkan peristiwa spiritual yang menghadirkan keagungan dan kasih
sayang Tuhan kepada manusia.

Berbeda dengan itu, Quraish Shihab memberikan penekanan pada aspek
linguistik dan konseptual. Ia memulai dengan menelaah perbedaan makna antara
kata nazala dan anzalna, yang menjadi dasar bagi perbedaan ulama terkait proses
penurunan wahyu. Sebagian ulama memahami bahwa Al-Qur’an diturunkan dua
kali sebagaimana pendapat Ibn ‘Abbas, sementara sebagian lainnya menilai
penurunan hanya terjadi sekali secara bertahap.’> Pembedaan penafsiran antara
anzalna dan nazzalna menjadi kunci dalam memahami perbedaan tersebut. Fokus
Shihab pada terminologi ini menunjukkan pendekatan linguistik-kritis yang
menjadi ciri tafsir kontemporer.

Kebanyakan Ulama salaf banyak berhenti pada makna global tanpa
menjelaskan detail konsep “turun,” sementara ulama setelahnya lebih berani
dengan menafsirkannya sebagai perwujudan (manifestasi) wahyu pada waktu dan
tempat tertentu. Menurut Shihab, jika “turun” dipahami sebagai perpindahan dari
kedudukan yang lebih tinggi menuju kedudukan yang lebih rendah, maka nuzil
dapat dimengerti sebagai bentuk pemberian ilahi kepada manusia, baik bersifat

material maupun immaterial.>*

Dengan demikian, Shihab menekankan dimensi
eksistensial wahyu, yaitu transformasi makna yang memungkinkan manusia
menerima petunjuk ilahi dalam konteks yang terus berubah.

Dari pemaparan kedua mufasir tersebut terlihat bahwa mereka
menawarkan dua pendekatan yang berbeda. Ibnu Katsir menonjolkan aspek

kosmik dan historis nuztl al-Qur’an, dengan menekankan bahwa penurunan

32 Tbn Kathir, Tafsir al-Qur’an al- ‘Azim
33 M. Quraish Shihab, Tafsir Al Misbah, 422
3 Ibid,423

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025 n



=
. | J E-ISSN : 2527-631X

El Wasathiva El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam

wahyu adalah peristiwa ilahi yang bernilai sakral dan monumental.>> Sementara
itu, Quraish Shihab lebih menekankan pada aspek linguistik, konseptual, dan
eksistensial, sehingga nuzul dipahami sebagai proses pemberian makna dari
Tuhan kepada manusia sesuai kebutuhan ruang dan waktu.*

kedua pandangan ini menunjukkan bahwa nuzil al-Qur’an dapat dipahami
secara lebih komprehensif sebagai pergerakan wahyu dalam dua dimensi. Pada
satu sisi, ia merupakan peristiwa kosmologis yang menandai kemuliaan firman
Allah; pada sisi lain, ia adalah proses eksistensial yang menegaskan kedekatan
wahyu dengan pengalaman manusia. Dengan demikian, integrasi perspektif klasik
dan kontemporer membuka ruang pemahaman bahwa wahyu tidak hanya turun
dari langit, tetapi juga “turun” ke dalam kesadaran manusia sebagai petunjuk yang

hidup dan fungsional.

Kronologi Pewahyuan Al-Qur'an

Melalui pendekatan riwayat sahabat dan analisis kebahasaan, Ibnu Katsir
menegaskan bahwa Al-Qur’an pertama kali diturunkan pada malam Lailatul
Qadar, yaitu malam penuh berkah di bulan Ramadhan, dengan penjelasan dari
beberapa surah yaitu—AI-Qadr,(1) Ad-Dukhan (3), dan Al-Bagarah(185)—untuk
menunjukkan bahwa peristiwa turunnya Al-Qur’an tidak hanya bersifat
kronologis, tetapi juga spiritual: malam itu menjadi awal terbukanya komunikasi
antara langit dan bumi. Malam itu disebut “penuh berkah” karena menjadi awal
turunnya petunjuk bagi seluruh umat manusia. Dengan menautkan ayat-ayat ini,
Ibnu Katsir menunjukkan bahwa peristiwa turunnya Al-Qur’an adalah momen
istimewa yang melibatkan waktu terbaik (Ramadhan), malam terbaik (Lailatul

Qadar), dan wahyu terbaik (Al-Qur’an).?’

35 Adrian, Umi Nurhayati, dan Novi Andriani, “Urgensi Asbab an-Nuzul sebagai Langkah Awal
untuk Menafsirkan al-Qur’an,” indo-matchedu intelectual journal 4, no. 2 (Oktober 2023) hal 652-
653

36 Rahmadi Agus Setiawan, “Corak Penafsiran Muhammad Quraish Shihab dalam Tafsir al-
Mishbah,” Mushaf: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadis 3, no. 1 (April 2023): 134-140

37 Tbn Kathir, Tafsir al-Qur’an al- ‘Azim, vol. 8,

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025



’ | E-ISSN : 2527-631X

El Wasathiva El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam

Dalil penguat dengan mengutip riwayat dari Ibn ‘Abbas tentang 2 tahapan
turunya wahyu, Asy-Sya‘bi menyebut bahwa para malaikat turun pada malam
Lailatul Qadar hingga terbit fajar, Qatadah dan Ibn Zayd menegaskan bahwa pada
malam itu seluruh urusan Allah ditetapkan yang meliputi: umur, rezeki, dan takdir
manusia

Bagi Ibnu Katsir, Malam itu adalah gerbang pertama antara dunia langit
dan bumi, saat wahyu ilahi mulai menyinari hati manusia.*® Ia menulis bahwa Al-
Qur’an diturunkan pada malam yang diberkahi agar manusia menyadari betapa
besar kasih sayang Allah yang menurunkan firman-Nya di waktu terbaik, melalui
rasul terbaik, untuk membawa petunjuk yang abadi. Dengan demikian, malam
Lailatul Qadar bukan hanya awal turunnya teks, tetapi awal lahirnya cahaya
spiritual yang mengubah sejarah umat manusia.*

Sedangkan Menurut shihab, Dalam hal waktu turunnya al-Qur’an, para
ulama berbeda pandangan. Secara terminologis, malam dimulai sejak
terbenamnya matahari hingga terbit fajar. Namun, tidak ada keterangan pasti
apakah al-Qur’an diturunkan pada awal, pertengahan, atau akhir malam. Memang
terdapat riwayat yang menyebut bahwa Allah “turun” ke langit dunia pada
sepertiga malam terakhir untuk menerima taubat hamba-hamba-Nya, tetapi
riwayat ini tidak dapat dijadikan dasar untuk menetapkan bahwa wahyu pertama
diterima Nabi Muhammad saw. pada waktu tersebut. Oleh karena itu, penentuan
waktu pasti bagi peristiwa agung ini sepenuhnya diserahkan kepada pengetahuan
Allah dan Rasul-Nya.*

Al-Qur’an menyebut bulan Ramadan sebagai bulan diturunkannya wahyu
(QS. al-Baqgarah [2]: 185), tetapi tidak menjelaskan tanggal pastinya. Sebagian
ulama berpendapat bahwa peristiwa tersebut terjadi pada tanggal 17 Ramadan,*!

berdasarkan Surat Al-Anfal 8: 41.Mereka menafsirkan “hari al-Furqan” sebagai

38 Tbn Kathir, Tafsir al-Qur’an al-Azim, vol. 8, 442444,

39 Ibn Kathir, Fada’il al-Qur’an, ed. Ahmad Muhammad Shakir (Cairo: Dar al-Ma’arif, 1957), 33—
34,

40 Shihab, Tafsir Al Misbah

4l Muhammad ibn Jarir al-Tabari, Jami’ al-Bayan ‘an Ta’wil Ay al-Qur’an (Beirut: Mu’assasatur
Risalah, 2000), Juz 13, 562

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025



=
. | J E-ISSN : 2527-631X

El Wasathiva El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam

hari turunnya al-Qur’an, sedangkan “bertemunya dua pasukan” merujuk pada
Perang Badar, karena Perang Badar terjadi pada tanggal 17 Ramadan, maka
mereka menyimpulkan bahwa malam turunnya al-Qur’an adalah malam 17
Ramadan. Namun, kesamaan ini hanya dipahami dari segi tanggal, bukan tahun,
sebab peristiwa Perang Badar terjadi jauh setelah banyak wahyu diturunkan di
Makkah.*?

Sebagian ulama lain membantah pendapat ini dengan alasan bahwa kata
al-Furqan tidak harus diartikan sebagai al-Qur’an, kata itu dapat pula dipahami
sebagai “pemisah antara kebenaran dan kebatilan”. Dengan demikian, “hari al-
Furgan” bisa dimaknai sebagai hari Perang Badar, yaitu hari ketika kebenaran dan
kebatilan benar-benar terpisah. Dalam konteks itu, yang “diturunkan” pada hari
tersebut bukanlah al-Qur’an, melainkan para malaikat sebagaimana disebutkan
dalam QS. al-Anfal [8]: 9.4}

Dari pemikiran Ibnu Katsir dan Quraish Shihab diatas meiliki penekanan
berbeda. Katsir menegaskan aspek historis dan transendental melalui jaringan
riwayat yang menggambarkan turunnya wahyu sebagai peristiwa kosmik besar
yang melibatkan malaikat dan penetapan takdir.** Sementara Quraish Shihab
memberikan kerangka pemahaman yang lebih kritis dan kontekstual dengan
meneliti teks Al-Qur’an secara linguistik dan mempertanyakan ketepatan
penafsiran riwayat yang sering dijadikan acuan waktu.*

Keduanya sama-sama mengakui bahwa Lailatul Qadar adalah malam
istimewa yang menjadi awal cahaya wahyu bagi manusia, namun berbeda dalam

cara menafsirkan rincian peristiwa tersebut.

Komparasi Tentang Keberulangan Lailat al-Qadr

42 M. Quraish Shihab, Tafsir Al Misbah

4 Ibid

4 N F Muhyin dan Ridlwan Nasir, “Metode Penafsiran Ibn Katsir dalam Tafsir Al-Qur’an Al-
‘Adzim,” Al-Tadabbur: Jurnal Illmu Al-Qur’an dan Tafsir 8, no. 1 (2023)

4 “Metodologi Tafsir Al-Mishbah,” Jurnal Pendidikan Indonesia: Teori, Penelitian dan Inovasi
2,no. 5 hal:151-157

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025



£

i | ]J E-ISSN : 2527-631X
El Wasathiva El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam

Perdebatan klasik mengenai apakah Lailatul Qadar merupakan peristiwa
tunggal saat turunnya Al-Qur’an atau malam istimewa yang berulang setiap tahun,
dalam pandangan Ibnu Katsir cenderung berpihak pada pendapat
keberulangannya, didukung oleh riwayat sahabat dan hadis-hadis sahih. Ia
memaparkan argumentasi ini melalui metode kritik sanad dan matan yang ketat,
termasuk mengutip hadis dalam Sunan Abu Dawud pada bab “Penjelasan bahwa
Lailatul Qadar ada di setiap bulan Ramadhan,” dari Abdullah bin Umar yang
meriwayatkan bahwa ketika Rasulullah ditanya tentang Lailatul Qadar, beliau
menjawab: “Itu ada di setiap bulan Ramadhan”.*® Menurut Ibnu Katsir, hadis ini
memiliki sanad terpercaya melalui perawi kuat seperti Sa’id bin Jubair dan
Muhammad bin Ja’far bin Abi Katsir, sehingga menguatkan simpulan bahwa
Lailatul Qadar bukanlah peristiwa historis yang terjadi satu kali, tetapi malam
penuh rahmat dan ampunan yang terus hadir setiap tahun bagi para hamba
Allah.?’

Ibnu Katsir menjelaskan waktu terjadinya Lailatul Qadar dengan mengutip
riwayat Ubadah bin ash-Shamit, Rasulullah menegaskan malam ini berada pada
sepuluh hari terakhir Ramadhan, khususnya malam-malam ganjil seperti 21, 23,
25, 27, atau 29, dan barang siapa yang menghidupkannya dengan iman dan
harapan pahala akan diampuni dosa-dosanya. Ia juga menyebut tanda-tandanya
berdasarkan hadis: langit cerah, malam tenang tanpa panas atau dingin berlebih,
tidak ada bintang jatuh, dan matahari terbit keesokan paginya dengan cahaya
lembut. Ibnu Katsir mengategorikan riwayat ini sebagai hasan meski ada sedikit
kejanggalan sanad, namun substansinya sesuai dengan hadis sahih lain dalam
Musnad Ahmad dan Sahih Muslim. Ia juga mengutip hadis Abu Sa‘id al-Khudri
tentang pengalaman Rasulullah beritikaf, yang menunjukkan tahun tersebut
Lailatul Qadar jatuh pada malam ke-21, dan riwayat ini dinilai paling sahih oleh
Imam al-Syafi‘i. Pendapat para ulama juga mendukung mengenai kemungkinan

malam ke-23, ke-25, dan terutama malam ke-27 yang didukung riwayat sahih dari

46 Abi Dawiid Sulayman ibn al-Ash‘ath, Sunan Abi Dawiid, Bab “Fi1 Bayan Anna Laylat al-Qadr
f1 Kulli Ramadan,” riwayat ‘Abd Allah Ibn ‘Umar.
47 Ibn Kathir, Tafsir al-Qur’an al-Azim, vol. 8, 442-444

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025



v | E-ISSN : 2527-631X

El Wasathiva El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam

Ubay bin Ka‘b dan menjadi pendapat populer kalangan salaf, bahkan dikuatkan
oleh isyarat numerik kata hiya dalam surah Al-Qadr.*®

Dengan keragaman riwayat, ibnu katsir memandang sebagai petunjuk
Lailatul Qadar berulang setiap tahun dan dapat berpindah antar malam ganjil,
sehingga kerahasiaannya mendorong umat untuk bersungguh-sungguh beribadah
sepanjang sepuluh malam terakhir, sedangkan tanda-tandanya menjadi pengingat
akan kehadiran rahmat Allah di dunia. Dengan demikian, Lailatul Qadar adalah
simbol keterulangan kasih sayang Allah, di mana langit malam kembali terbuka
setiap tahun, dan manusia diberi kesempatan baru untuk diampuni serta mendekat
kepada-Nya.

Shihab dalam tafsirnya, sebagian kecil ulama berpendapat bahwa Lailat al-
Qadr hanya terjadi sekali, yaitu ketika al-Qur’an pertama kali diturunkan. Ibn
Hajar al-‘Asqalani menyebut hal ini bersumber dari riwayat Nabi saw yang
berbunyi “Innaha rufi‘at” (sesungguhnya malam al-Qadr telah diangkat).*
Mereka menafsirkan bahwa malam tersebut tidak akan kembali lagi setelah
peristiwa awal itu. Namun, pandangan ini hanya dapat diterima apabila
maksudnya malam pertama turunnya al-Qur’an, bukan meniadakan keberulangan
Lailat al-Qadr setiap tahun.>

Sedangkan Mayoritas ulama berpendapat Lailat al-Qadr terjadi setiap
tahun, menurut mereka, malam itu memang memiliki kemuliaan tersendiri, dan
kemuliaannya bertambah karena pada malam tersebut al-Qur’an diturunkan.
Dengan demikian, keberkahan malam al-Qadr bersifat berulang, tidak terbatas
pada satu waktu di masa lalu.>!

Pendapat mayoritas ini diperkuat oleh dalil-dalil dari al-Qur’an dan hadits.
Nabi Muhammad saw. secara berulang menganjurkan umatnya untuk mencari
malam al-Qadr pada sepuluh malam terakhir bulan Ramadan. Hal ini

menunjukkan bahwa malam tersebut terus terjadi setiap tahun. Selain itu, dalam

48 Ibn Kathir, Tafsir al-Qur’an al-Azim, vol. 8, 442-444

4 Ibn Hajar al-‘Asqalani, Fath al-Bart bi Syarh Sahih al-Bukhart, Vol. 4 (Beirut: Dar al-Ma‘rifah,
1379 H), 263.

50 Shihab, Tafsir al-Mishbah, Vol. 15, 543-544

31 Ibid

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025



’ | E-ISSN : 2527-631X

El Wasathiva El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam

QS. al-Qadr ayat 4 digunakan bentuk kata kerja tatanazzalu al-mala’ikatu (para
malaikat turun), yang berbentuk mudhari‘ (menunjukkan waktu kini dan akan
datang). Penggunaan bentuk ini memberi isyarat turunnya para malaikat pada
malam al-Qadr berlangsung secara terus-menerus dari tahun ke tahun.>?

Keduanya mufassir sepakat bahwa Lailatul Qadar bukan hanya peristiwa
sekali terjadi dalam sejarah, kesimpulan tersebut dibangun melalui metode
ilmiah—baik kritik hadis maupun analisis kebahasaan—yang sama-sama
menunjukkan bahwa Lailatul Qadar bersifat tahunan. Keduanya menempuh
pendekatan yang berbeda, Ibnu Katsir menekankan evaluasi sanad dan matan
hadis, yang merujuk pada riwayat sahabat dan ulama klasik dengan menelaah
berbagai indikasi waktu terjadinya Lailatul Qadar, sedangkan Quraish Shihab
menonjolkan argumen bahasa Al-Qur’an, khususnya bentuk kata kerja tatanazzalu
dalam surah Al-Qadr, sebagai bukti bahwa turunnya para malaikat berlangsung
berulang setiap tahun dengan menampilkan pendapat minoritas dan mayoritas
namun pandangan mayoritas ulama lebih kuat baik secara dalil maupun praktik
keagamaan.

Dengan demikian, pemikiran kedua tokoh ini menunjukkan bahwa Lailatul
Qadar merupakan anugerah yang terulang setiap tahun, sementara perbedaan

metode penafsiran justru memperkaya diskursus keilmuan Islam.

Makna al-Qadr dalam Lailat al-Qadr

Dalam penjelasan tafsir Al misbah secara filologis, kata al-qadr memiliki
dua akar makna utama: al-syaraf wa al-‘uzmah (kemuliaan dan keagungan), serta
al-taqdir (penetapan, ketentuan, atau pengukuran). Para tabi‘in seperti Mujahid,
Qatadah, dan Ibn Zayd, menafsirkan surat Ad-Dukhan ayat 4: bahwa Allah
menetapkan urusan makhluk untuk satu tahun mendatang, termasuk rezeki, ajal,

dan nasib manusia .Sementara itu, makna al-syaraf menjelaskan bahwa malam ini

52 Muhammad al-Tahir ibn ‘Ashiir, Al-Tahrir wa al-Tanwir, Vol. 30 (Tunis: Dar Tunisiyyah li al-
Nashr, 1984), 415

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025



£

i | ]J E-ISSN : 2527-631X
El Wasathiva El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam

dimuliakan bahwa satu malam ibadah lebih baik daripada delapan puluh tiga
tahun ibadah tanpa Lailatul Qadr.>

Ungkapan lebih baik dari seribu bulan dalam QS. al-Qadr dipahami
sebagai penegasan bahwa nilai ibadah pada malam Lailat al-Qadr melampaui
pahala ibadah selama seribu bulan. Keutamaan ini bukan sekadar simbolik, tetapi
mengandung makna spiritual dan teologis yang mendalam.>*

Menurut Fakhruddin ar-Razi, amal yang tampak sama secara lahiriah
dapat memiliki nilai yang berbeda. la mencontohkan salat berjamaah yang
pahalanya berlipat, daripada salat sendirian. Dari sini ar-Razi menegaskan bahwa
keutamaan Lailat al-Qadr terletak pada pelipatgandaan pahala, bukan pada
penggantian kewajiban ibadah. Kesalahan muncul ketika malam ini dianggap
dapat menggugurkan kewajiban syariat, padahal ia memiliki anugerah nilai pahala
yang lebih besar.*

Menurut Muhammad Rasyid Rida, makna “seribu bulan” dipahami
sebagai simbol transformasi batin yang lahir dari pencerahan spiritual selama
Ramadan. Ibadah yang ikhlas dan konsisten menumbuhkan ketenangan (wijdan),
taubat, dan kesadaran eksistensial yang mengubah orientasi hidup seseorang,
sehingga Lailat al-Qadr dipahami sebagai titik balik moral dan spiritual.
Meskipun pengalaman ini dapat terjadi kapan saja, peluangnya meningkat pada
sepuluh malam terakhir dengan dampak yang berlanjut pada perubahan perilaku.
Dalam kerangka teologi ini, Rasyid Rida—mengikuti ‘Abduh—menafsirkan
turunnya malaikat bukan hanya sebagai peristiwa metafisik, tetapi juga sebagai
simbol kemenangan dorongan moral dalam diri manusia, yakni hadirnya ilham
ilahi yang menguatkan kecenderungan kepada kebaikan.*®

Apabila pandangan ini diterima, maka makna Lailat al-Qadr menjadi
semakin jelas: ia bukan sekadar malam penuh pahala, melainkan momentum
transendental ketika seseorang memperoleh pencerahan ruhani yang meneguhkan

tekad untuk berbuat kebajikan sepanjang hidupnya. Kedamaian yang dirasakan

33 Shihab, Tafsir Al Misbah

> Tbid

55 Fakhr al-Din al-Razi, Mafatih al-Ghayb (Beirut: Dar Thya’ al-Turath al-‘Arabi, 1999), 32:157
56 Muhammad Rashid Rida, Tafsir al-Manar (Cairo: Dar al-Manar, 1947), 30:256.

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025



’ | E-ISSN : 2527-631X

L

El Wasathiva El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam

setelahnya merupakan tanda tercapainya sakinah dan bukti bahwa seseorang
benar-benar telah mendapatkan Lailat al-Qadr—yakni pengalaman spiritual yang
mengubah arah hidup menuju kedekatan abadi dengan Allah.

Dalam dimensi kosmik, Ibnu Katsir menegaskan bahwa turunnya Al-
Qur’an pada Lailatul Qadr bukan sekadar peristiwa pewahyuan, melainkan
momentum keteraturan semesta.dalam ayat ke 4 surat Al qodar menjelaskan
sebagai turunnya para malaikat bersama Jibril untuk membawa ketetapan Allah
bagi makhluk-Nya. Para malaikat ini berperan sebagai wasilah (perantara) antara
kehendak Allah dan realitas duniawi, sehingga malam ini merepresentasikan
tanzil al-amr al-ilah1 — penurunan perintah Ilahi dalam tatanan kosmos.>’

Dalam dimensi spiritual, Lailatul Qadr merupakan malam di mana
manusia diberi kesempatan untuk menembus batas waktu dan ruang melalui
ibadah, doa, dan dzikir. Ibnu Katsir mengutip hadis sahih dari Abi
Hurairah:“Barangsiapa yang menghidupkan Lailatul Qadr dengan iman dan
mengharap pahala, niscaya diampuni dosa-dosanya yang telah lalu”.>®

Hadis ini memperlihatkan korelasi antara iman (keyakinan) dan ampunan
(rahmat), yang dalam perspektif teologis menunjukkan sifat Allah sebagai al-
Ghaftur al-Rahim yang membuka ruang rekonsiliasi antara manusia dan
Penciptanya.

Selain itu, Ibnu Katsir juga mengutip riwayat dari Ibn ‘Abbas bahwa
malam tersebut memiliki tanda-tanda empiris — tidak panas dan tidak dingin,
serta matahari terbit dengan cahaya lembut — yang menunjukkan keseimbangan
kosmik.%® Artinya, harmoni antara makhluk dan alam menjadi refleksi dari
kehendak Allah pada malam tersebut.

Secara teologis, Lailatul Qadr menghadirkan dialektika antara dua prinsip
utama dalam akidah Islam: al-qaa wa al-qadar (takdir Allah) dan ikhtiyar al-insan
(kebebasan manusia dalam beramal). Menurut Ibnu Katsir, meskipun pada malam

itu segala urusan ditetapkan, manusia tetap diperintahkan untuk berusaha, berdoa,

57 Tbn Kathir, Tafsir al-Qur’an al- ‘Azim, vol. 8 442-448
3% Al-Bukhari, Sahih al-Bukhart, no. 2014; Muslim, Sahih Muslim, no. 760.
9 Ibn Kathir, Tafsir al-Qur’an al- ‘AZim, 8:445; al-Nasa’1, Sunan al-Nasd'7, 5:166.

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025



’ | E-ISSN : 2527-631X

L

El Wasathiva El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam

dan beribadah agar mendapatkan rahmat Allah. Dalam kerangka teologi Asy‘ari
yang dianut Ibnu Katsir, penetapan takdir tidak meniadakan tanggung jawab
moral manusia.®® Justru, Lailatul Qadr menjadi ruang aktualisasi kasb (perolehan
amal) manusia di hadapan ketentuan ilahi. Malam ini menjadi momen di mana al-
amr al-ilaht (keputusan Allah) berinteraksi dengan al-‘amal al-insani (usaha
manusia).

Sehingga Dari perspektif Ibnu Katsir, Lailatul Qadr adalah manifestasi
langsung dari hubungan antara Tuhan dan manusia yang mengandung dua
hakikat utama yaitu Ketetapan Ilahi (al-taqdir) ketika Allah menulis dan
menurunkan segala urusan tahunan makhluk-Nya dan Kemuliaan Spiritual (al-
syaraf) malam yang menjadi ladang rahmat, ampunan, dan kedekatan dengan
Allah melalui ibadah. Keduanya berpadu dalam kesatuan kosmoteologis yang
menjadikan Lailatul Qadr sebagai “malam keputusan yang dimuliakan” (laylat al-
qaa’ al-musyarrifah), malam ini adalah titik temu antara hukum langit dan amal
bumi, antara takdir dan doa, antara ilmu Allah dan ikhtiar manusia. Dengan
demikian, Lailatul Qadr bukan hanya peristiwa spiritual, tetapi juga fondasi

teologis bagi relasi eksistensial antara hamba dan Tuhannya.

Apa makna ruh?

Shihab Dalam penafsiran terhadap ayat tanazzal al-mala’ikatu wa ar-ruhu
fiha, mayoritas ulama memahami istilah ar-Ruh sebagai malaikat Jibril.
Penyebutan Jibril secara tersendiri di antara para malaikat menunjukkan
kedudukannya yang istimewa dan keutamaannya di sisi Allah dibandingkan

I Sementara itu, ‘Allamah al-Tabataba’i

dengan malaikat-malaikat lainnya. ©
memberikan pendekatan semantik yang berbeda. Ia menafsirkan istilah ar-Ruh
dalam ayat tersebut serupa dengan makna ar-Ruh pada QS. al-Isra’ [17]:
Menurutnya ar-Riith dalam kedua konteks tersebut mengacu pada realitas metafisis

yang bersumber langsung dari perintah Allah (amr rabbi), yang hakikatnya berada

60 Javad Fakhkhar Toosi, “The Ash‘ari Theological School and the Authority of Human Reason in
Ethics,” Journal of Islamic Ethics 3, no. 1-2 (2019): 117-121.
61 Shihab, Tafsir Al Misbah.

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025



=
. | J E-ISSN : 2527-631X

El Wasathiva El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam

di luar jangkauan pengetahuan manusia.®> Dengan demikian, penggunaan istilah
ini dalam Surah al-Qadr bukan sekadar menunjuk pada sosok malaikat tertentu,
tetapi juga menegaskan dimensi ketuhanan yang mengiringi turunnya al-Qadr,
yakni kehadiran unsur ilahiah yang membawa kedamaian dan ketenangan dalam
peristiwa itu.

Sedangkan Ibnu Katsir mengandalkan riwayat sahabat dan tabi‘in yang
menggambarkan turunnya malaikat bersama berkah dan rahmat pada malam
Lailatul Qadr. Ia mencatat dua arus tafsir mengenai makna al-rtth: pertama,
pembacaan personifikatif yang memahaminya sebagai Jibril, pemimpin para
malaikat dalam proses tanzil; kedua, pembacaan kategoris yang menafsirkannya
sebagai jenis malaikat tersendiri dengan tugas khusus. Dengan menghimpun
kedua pendapat tanpa menentukan pilihan final, Ibnu Katsir menunjukkan
pendekatan tafsir berbasis riwayat yang memadukan berbagai sanad dan varian
penafsiran sahih dalam tradisi klasik.®

Perbedaan penafsiran terhadap makna rth berimplikasi langsung pada
dimensi teologis dan ritual Lailatul Qadr. Jika rith dipahami sebagai Jibril, maka
malam Lailatul Qadr tampil sebagai peristiwa teofanik—yakni komunikasi
langsung antara langit dan bumi yang dipimpin oleh figur wahyu utama. Malam
tersebut menjadi titik kulminatif pewahyuan dan penetapan amr (keputusan
ilahi).®* Sebaliknya, jika riih dimaknai sebagai kategori malaikat, maka fokus
beralih pada pluralitas fungsi ilahi. Lailatul Qadr dipahami sebagai momen
kosmik ketika berbagai malaikat turun untuk melaksanakan tugas penetapan
takdir, penyampaian rahmat, dan penebaran salam (kedamaian) hingga terbit
fajar.%

Dari telaah diatas , dapat disimpulkan bahwa istilah al-rith memiliki dua

horizon makna yang berbeda . Secara dominan, Ibnu Katsir memaknai riih sebagai

2 Muhammad Husayn al-Tabataba’i, A/l-Mizan fi Tafsir al-Qur’an (Beirut: Mu’assasah al-A ‘lami
li al-Matbii‘at, 1997), 20:337-339.

63 Ibn Kathir, Tafsir al-Qur’an al- ‘Azim, vol 8 443

64 Jalal al-Din al-Suyiiti, al-Durr al-Manthiir fi al-Tafstr bi al-Ma thiir (Beirut: Dar al-Fikr, 2000),
8: 584.

65 Muhammad Rashid Rida, Tafsir al-Manar, Juz 30 (Kairo: al-Hay’ah al-Misriyyah, 1990), 365—
368

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025



=
. | J E-ISSN : 2527-631X

El Wasathiva El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam

Jibril, namun tetap membuka ruang bagi interpretasi alternatif yang memandang

ruh sebagai jenis malaikat tertentu.

Makna al-Fajr dalam Konteks Lailat al-Qadr

Menurut Ibnu Katsir, Lailatul Qadr berlangsung hingga terbitnya fajar,
ketika para malaikat berhenti menyampaikan salam kepada manusia.®® Secara
analitis, penegasan batas waktu ini menunjukkan struktur temporal yang jelas
dalam teologi malam tersebut: rahmat ilahi hadir dalam rentang tertentu dan
berakhir selaras dengan tanda alamiah datangnya cahaya subuh. Karena itu, al-fajr
tidak hanya berfungsi sebagai penanda astronomis, melainkan juga batas sakral-
profan yang memisahkan malam penuh keberkahan dari kehidupan duniawi.

Fajar dalam tafsir Ibnu Katsir sekaligus menjadi simbol pencerahan
ruhani.®” Terbitnya cahaya pagi,®® yang dalam literatur sufi disebut sebagai
tajalll, menggambarkan kemenangan spiritual bagi mereka yang beribadah
sepanjang malam.® Spekulasi spiritualnya simbol cahaya ini menunjukkan
bahwa fenomena kosmik dan fenomena rohani saling bersesuaian, menjadikan
fajar bukan sekadar akhir malam tetapi juga puncak penyempurnaan rahmat.
Dengan demikian, manusia memasuki kembali rutinitas duniawi dengan
membawa berkah Lailatul Qadr.

Sedangkan Quraish Shihab menggunakan pendangan yang berbeda,
mayoritas memahami al-fajr sebagai fajar fisik (fajr sadiq) yang menjadi batas
final turunnya rahmat pada malam tersebut.”” Namun Ibn ‘Arabl memberi makna
esoteris (Spiritual): fajar adalah simbol kebangkitan spiritual hingga tercapainya

kesadaran tertinggi.”! Penulis berpendapat perbedaan ini memperlihatkan dua

8 Tbn Kathir, Tafsir al-Qur’an al-Azim, vol. 8 hal 445

67 Tbid

% Qomarus Zaman, “Terbit Fajar dan Waktu Subuh,” Mahakim: Journal of Islamic Family Law 2,
no. 1 (2018): hlm37-40

% Annemarie Schimmel, Mystical Dimensions of Islam (Chapel Hill: University of North Carolina
Press, 1975) hal 4

70 Shihab, Tafsir Al Misbah, 432

71 Muhammad Basri and Zikri Darussamin, “The Spiritual Philosophy of Ibn al-‘ Arabi: Between
the Exoteric and Esoteric Dimension,” Fuaduna: Jurnal Kajian Keagamaan dan Kemasyarakatan
4,no. 1 (2023): 56-58

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025



=
. | J E-ISSN : 2527-631X

El Wasathiva El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam

pendekatan hermeneutis—literal dan sufistik—yang sama-sama menyingkap
kedalaman makna al-fajr: sebagai penanda waktu konkret sekaligus metafora

perjalanan menuju keselamatan rohani.

Teologi Ibnu Katsir: Kosmis dan Historikal

Ibnu Katsir memahami nuzul al-Qur'an melalui teologi kosmis
berdimensi dua. Perspektif ini dibangun dasar riwayat sahabat Ibn 'Abbas yang
menegaskan bahwa Al-Qur'an mengalami dua tahap penurunan yang
berbeda.Pertama, tahap kosmis: Al-Qur'an diturunkan secara sekaligus dari al-
Lauh al-Mahfuz (Luh Terpelihara) ke Baitul 'lzzah di langit dunia pada malam
Lailatul Qadar. Kedua, tahap historis-kontekstual: Implikasi teologis dari
pemahaman Ibnu Katsir adalah nuzul al-Qur'an manifestasi dari sifat ilahi yang
sekaligus transcendent (melampaui) dan immanent (hadir dalam ciptaan).”> Allah
yang Maha Tinggi tetap mempertahankan kesempurnaan firman-Nya di alam
keabadian, sambil pada saat yang sama menunjukkan kasih sayang-Nya dengan
menurunkan firman itu dalam bahasa yang dapat dipahami manusia di waktu yang
tepat.”

Teologi nuzul Ibnu Katsir mengungkapkan pemahaman tentang Tuhan
yang sekaligus jauh dan dekat, transcendent dan immanent. Allah Maha
Tinggi, dan firman-Nya tersimpan dalam kesempurnaan di alam keabadian (al-
Lauh al-Mahfuz). Namun, pada saat yang sama, Allah adalah Tuhan yang peduli
dan berbelas kasih, yang bersedia menurunkan firman-Nya dalam bahasa manusia
untuk membimbing hamba-Nya.”*

Inilah yang disebut sebagai paradoks teologis yang produktif: Tuhan
bukan hanya yang terpisah dan transcendent, tetapi juga yang berbicara,

berkomunikasi, dan hadir dalam dunia manusia. Nuzul al-Qur'an adalah bukti

72 Tbn Kathir, Tafsir al-Qur’an al- ‘Azim, vol. 8 hal 445

3 Ainayaa Nur Fadhillah dan Anisa Maulidya, “Al-Qur’an sebagai Manifestasi Wahyu Ilahi:
Esensi, Makna, dan Implementasinya,” Jurnal Studi llmu Alquran dan Tafsir 1, no. 2 (2025): 1—-
11.

4 Bagher Ghobary Bonab, Maureen Miner, dan Marie-Therese Proctor, “Attachment to God in
Islamic Spirituality,” Journal of Muslim Mental Health 7, no. 2 (2013)

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025



=
. | J E-ISSN : 2527-631X

El Wasathiva El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam

nyata dari paradoks ini. Ia menunjukkan bagaimana yang ilahi memasuki yang
temporal, yang abadi berbicara kepada yang terbatas waktu, dan yang sempurna
menyesuaikan diri dengan keterbatasan akal manusia.”

Ayat “min kulli amr” berupa turunnya para “Ruh” yaitu malaikat jibril
sebagai perantara melaksanakan seluruh urusan yang telah ditetapkan Allah pada
tahun itu, mencakup umur, rezeki, dan takdir tahunan bagi seluruh makhluk,
Konsep “amr” merepresentasikan dimensi vertikal berupa ketetapan Allah yang
diturunkan melalui malaikat dan dijalankan secara kosmik.”®

Proses lailatu qodar menegaskan keteraturan, kebijaksanaan, dan peran
malaikat sebagai eksekutor keputusan ilahi. Dengan demikian, peristiwa Lailatul
Qadr menjadi simbol sinkronisasi antara dunia transenden (kehendak Allah) dan

dunia imanen (realitas kehidupan manusia).

Teologi Quraish Shihab: Hermeneutis dan Kontekstual

Quraish Shihab menghadirkan pendekatan yang lebih berhati-hati secara
epistemologis, namun fleksibel secara teologis. Shihab membedakan antara dua
istilah Arab yang berbeda: anzalna dan nazzalna Namun, tidak menerima
kesimpulan definitif dari perbedaan terminologi ini. pandangan Shihab
mengandung asumsi teologis yang penting: Al-Qur'an bersifat qadim (abadi, telah
ada sebelum waktu dan tempat), namun "nampak" dan "dikenal" ketika
disampaikan kepada Nabi Muhammad. Ini adalah teologi yang lebih menekankan
aspek epistemologis (cara pengetahuan) daripada aspek ontologis (cara
keberadaan). Dengan demikian, fokus Shihab terletak pada bagaimana wahyu
menjadi nyata dan dapat diakses oleh manusia, bukan pada statuts metafisik Al-

Qur'an di alam keabadian.”’

5 M. Zakyi Ibrahim, “Models of Communication in the Qur’an: Divine-Human Interaction,”
American Journal of Islamic Social Sciences 22, no. 1 (2005)

76 C L Chasanah, Pradika, dan Zulkipli, “Makna Term Malaikat dalam Al-Qur’an Perspektif
Semantik Toshihiko Izutsu,” Harmoni Qurani 5, no. 2 (2024)

77 Marito Hasibuan, “Interpretasi Term Nuzul, Inzal dan Tanzil dalam Pewahyuan Menurut Al-
Qur’an,” Al-Fawatih: Jurnal Kajian Al-Qur'an dan Hadis vol 4, no2. (2023)

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025



=
. | J E-ISSN : 2527-631X

El Wasathiva El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam

Quraish Shihab memahami Lailatul Qadar sebagai peristiwa yang
memiliki dimensi kemanusiaan yang luas dan penuh renungan. Menurutnya,
malam tersebut adalah saat Allah menetapkan berbagai urusan makhluk untuk
satu tahun ke depan, sebagaimana dijelaskan dalam QS ad-Dukhan. Keagungan
malam itu juga ditegaskan dengan turunnya Al-Qur’an — wahyu termulia yang
diberikan kepada Nabi yang paling mulia. Melalui pendekatan sastra, budaya, dan
konteks sosial, ia menekankan bahwa Lailatul Qadar merupakan momentum
spiritual yang relevan sepanjang masa, dengan keistimewaan yang bersifat
universal dan berulang setiap tahun, bukan hanya terikat pada satu peristiwa
historis tertentu.’

Pemaknaan ruh menggunakan pendekatan yang lebih semantik-metafisik.
Ia tidak membatasi ruh pada satu figur malaikat tertentu, tetapi merujuk pada
hakikat metafisis yang bersumber langsung dari perintah Allah penggunaan kata
ruh dalam Surah al-Qadr menandakan kehadiran unsur ilahiah dan realitas
spiritual yang melampaui pengetahuan manusia, bukan sekadar menyebutkan satu
makhluk langit. di mana lebih banyak malaikat (termasuk ruh) memenuhi bumi
karena limpahan berkahnya.”” Juga memandang malam Lailatul Qadr sebagai
waktu penetapan dan pengaturan, di mana Allah menetapkan segala keputusan,
takdir, dan “strategi” hidup bagi makhluk sepanjang tahun dengan merujuk Kata
“amr” pada seluruh urusan yang telah ditentukan dengan penuh kebijaksanaan.

Teologi yang dibangun menekankan aspek kasih sayang Ilahi, ketenangan
batin, serta keterlibatan Allah dalam seluruh dinamika kehidupan manusia.
Lailatul Qadr dipahami sebagai saat penataan kosmik yang dipenuhi rahmat,
sekaligus momen pencerahan rohani dan sumber harapan hidup bagi siapa pun

yang mendapatkannya.’

78 Shihab, Tafsir Al Misbah, 432

7 Muhammad Hasbi, “Konsep Jiwa dan Pengaruhnya dalam Kepribadian Manusia (Studi atas
Tafstr al-Mishbah Karya Quraish Shihab),” Jurnal ilmu alquran dan hadist Vol 17 no,1, Januari
(2016)

80 Ainayaa Nur Fadhillah dan Anisa Maulidya, “Al-Qur’an sebagai Manifestasi Wahyu Ilahi:
Esensi, Makna, dan Implementasinya,” Jurnal Studi Ilmu Alquran dan Tafsir 1, no. 2 (2025): 1-
11.

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025



’ | E-ISSN : 2527-631X

El Wasathiva El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam

Aspek spiritual

Menurut Ibnu Katsir, konsep “turun” (nuzul) dalam Al-Qur’an bukan
sekadar perpindahan fisik atau simbolik, tetapi sebuah peristiwa kosmis yang
membuka jalur komunikasi antara alam ilahi dan dunia manusia. Lailatul Qadar
dipahami sebagai gerbang awal ketika wahyu mulai menerangi hati manusia,
sehingga spiritualitas nuzul berpusat pada rahmat Allah yang aktif berkomunikasi
melalui bahasa yang dapat dijangkau manusia, inilah bentuk kasih sayang
tertinggi, yang mengubah keterbatasan manusia dalam mengenal Tuhan menjadi
kedekatan melalui wahyu.®!

Implikasi spiritual terpenting bahwa nuzul al-Qur'an bukan peristiwa yang
berdiri sendiri, tetapi merupakan puncak dari harmoni kosmis. Dengan pemilihan
waktu, rosul dan petunjuk terbaik merupakan ekspresi dari kesempurnaan dan
hikmat ilahi (al-hikma): setiap aspek dari proses wahyu dipilih dengan penuh
kesengajaan untuk mencerminkan kemuliaan Allah dan dengan menyajikan ciri-
ciri spiritual Lailatul Qadar yaitu Malam penuh ketenangan, langit cerah, tidak
panas dan tidak dingin, dan matahari terbit dengan cahaya lembut.

Nilai spiritual Lailatul Qadar terletak pada kualitas pahala dan
kemuliaannya, bukan pengganti kewajiban syariat. Malam ini memicu semangat
ibadah dan pencerahan spiritual, simbol kesinambungan wahyu dan kasih sayang
Allah secara transhistoris. Keutamaannya menjadi tanda keterulangan rahmat
Allah setiap tahun bagi umat yang bersungguh-sungguh dalam beribadah selama
sepuluh malam terakhir Ramadan.%3

Dalam pandangan Ibnu Katsir, spiritualitas Lailatul Qadr menyingkap
hubungan mendalam antara manusia, malaikat, dan Tuhan, di mana ‘“salam”
dipahami bukan sekadar doa, tetapi kondisi batin penuh ketenangan, rahmat, dan
keselamatan universal. [a mengaitkan terbitnya al-fajr dengan konsep tajalli, yaitu
momen ketika cahaya ilahi bertemu cahaya duniawi; pada penghujung malam itu

para ‘arifin merasakan ledakan ketakwaan dan kedekatan tertinggi kepada Allah.

81 Ibn Kathir, Tafsir al-Qur’an al-Azim, vol. 8 hal 442

82 Tbid

8 Aas Asari, “Analisis Sanad dan Matan Hadis tentang Keutamaan Bulan Ramadan
(Dibelenggunya Setan-Setan),” Diya’ al-Afkar 5, no. 2 (2017): hal 14-16

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025



£

i | ]J E-ISSN : 2527-631X
El Wasathiva El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam

Fajar juga menjadi puncak dari seluruh amal malam—salat, dzikir, doa, dan
tilawah—yang menghasilkan kesempurnaan spiritual, sementara berkah Lailatul

Qadr tetap melekat dalam jiwa sepanjang tahun.*

Shihab: Spiritualitas dan Relevansi Kontekstual

Quraish Shihab mengembangkan dimensi spiritual yang lebih
menekankan pada keterlibatan aktif komunitas umat dalam menerima dan
memahami wahyu. Pendekatan Shihab tidak mengasingkan spiritualitas ke dalam
kategori metafisik yang terpisah dari kehidupan sehari-hari. Sebaliknya,
spiritualitas bagi Shihab adalah tentang bagaimana wahyu menjadi hidup dan
relevan dalam konteks spesifik masyarakat Muslim.®

Shihab mencatat dengan hati-hati bahwa "tidak ada keterangan pasti
apakah al-Qur'an diturunkan pada awal, pertengahan, atau akhir malam."
Pernyataan ini mengandung implikasi spiritual yang mendalam bahwa spiritualitas
tidak bergantung pada detail historis yang tidak dapat diverifikasi dengan pasti,
melainkan pada hakikat transformatif dari wahyu itu sendiri. Dengan pendekatan
ini membuka ruang bagi spiritualitas yang lebih inklusif dan fleksibel. Umat
Muslim dari berbagai generasi dan konteks dapat merasakan kehadiran spiritual
Al-Qur'an tanpa perlu menyelesaikan perdebatan historikal yang mungkin tidak
akan pernah final. Spiritualitas adalah tentang pengalaman koneksi dengan wahyu
di sini dan sekarang, bukan tentang rekonstruksi sempurna dari peristiwa di masa
lampau.®®

Epistemologinya  mencerminkan  kepedulian  terhadap relevansi
kontemporer. Dengan menolak untuk membuat klaim historis yang definitif
tentang waktu eksak penurunan Al-Qur'an, hal ini membuka ruang bagi
spiritualitas yang tidak tergantung pada resolusi dari perdebatan historikal

sehingga memungkinkan umat Muslim kontemporer untuk terhubung dengan

8 Annemarie Schimmel, Mystical Dimensions of Islam, hal 4-20
85 Shihab, Tafsir Al Misbah, 432
8 Tbid

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025



=
. | J E-ISSN : 2527-631X

El Wasathiva El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam

spiritualitas ~ Al-Qur'an tanpa perlu menyelesaikan tantangan-tantangan
epistemologis yang mungkin melampaui kapasitas pengetahuan mereka.®’

Tanda spiritual utama bagi orang yang mendapat Lailatul Qadar adalah
ketenangan, kedamaian hati, terpacu untuk bertindak baik, dan mampu menjaga
kestabilan jiwa baik secara aktif maupun pasif. Turunnya malaikat sebagai
dorongan moral internal untuk berbuat kebaikan yang menggerakkan kebajikan di
hati manusia. Melalui pengalaman spiritual Lailatul Qadar menandai transformasi
batin dan orientasi hidup menuju kedekatan abadi dengan Allah. sebagai
momentum transendental untuk mengubah arah hidup dan memperoleh sakinah.®

Awal dari kesadaran spiritual terjadi waktu Fajar terbit hingga waktu yang
terus berkelanjutan. Mereka yang menemui Lailat al-Qadr akan membawa
pencerahan (fajr rohani) ke dalam kehidupan sehari-hari mereka, menghadapi
tantangan dunia dengan ketenangan dan kedamaian batin yang tak tergoyahkan.
Spiritualitas terus berkembang bahkan setelah fajar terbit sehingga Fajar menjadi
simbol dimulainya fase baru dalam perjalanan spiritual yang membawa kesadaran

ke dalam rutinitas kehidupan duniawi.®

Kesimpulan

Kajian komparatif terhadap penafsiran Surah al-Qadr menurut Ibnu Katsir
dan M. Quraish Shihab mengungkap perbedaan mendasar fondasi penekanan
masing-masing: Ibnu Katsir lebih menegaskan dimensi kosmis dan historikal dari
wahyu, dengan menyoroti hubungan antara aspek transenden dan imanen Allah
yang hadir melalui nuzul al-Qur’an sebagai momen komunikasi harmoni ilahi
antara alam abadi dan dunia manusia, sementara Quraish Shihab mengedepankan
pendekatan hermeneutis dan kontekstual, menempatkan pengalaman spiritual

komuniti serta relevansi transformatif wahyu dalam kehidupan umat, dengan

8 M Abdullah, Moh. Muzakka, R.S. Rukayah, dan O .Y. Pamungkas, “Challenges of Spiritual
Cosmology: Symbolism in Esoteric Texts in Indonesia,” Jurnal of posthumanism 5, no. 2 (2025)
8 Khairul Khalqi, “Nilai-Nilai Utama Karakter Spiritual Keagamaan dan Integritas dalam Kisah
Al-Qur’an,” Falasifa 10, no. 2 (2019): 162.

8 Nurul Qomariyyah dan Ahmad Saifuddin, “Tariga Followers and Inner Peace: A
Phenomenological Study of Nagshbandiyya-Khalidiyya Order in Indonesia,” Teosofia vol 11, no.
1(2022)

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025



£

i | ]J E-ISSN : 2527-631X
El Wasathiva El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam

fokus pada makna serta pencerahan yang bisa dirasakan di setiap generasi tanpa
terjebak perdebatan historis, sehingga spiritualitas Al-Qur’an menjadi plural dan
dinamis, memotivasi kebajikan serta ketenangan jiwa di tengah tantangan
kehidupan kontemporer.

Penelitian ini berkontribusi dalam pengembangan metodologi studi Al-
Qur'an melalui pendekatan tafsir perbandingan yang inovatif. Dengan memadukan
penafsiran klasik Ibnu Katsir yang berbasis teks dan penafsiran kontemporer
Quraish Shihab yang kontekstual, penelitian ini berhasil menciptakan model
integratif yang menjembatani tradisi dan modernitas. Kontribusi utamanya
terletak pada kemampuan penelitian ini dalam menunjukkan bahwa kedua
pendekatan yang berbeda tersebut justru saling melengkapi, dimana tafsir klasik
menjaga keotentikan makna teologis sementara tafsir modern memperluas
relevansinya dengan tantangan kekinian. Temuan ini menjadi landasan penting
bagi pengembangan studi Al-Qur'an di Indonesia yang tetap berpijak pada
khazanah klasik namun responsif terhadap perkembangan zaman.

Sebagai sebuah penelitian, kajian ini memiliki keterbatasan. Pertama,
sumber yang terbatas pada dua karya tafsir utama tanpa melibatkan mufasir lain
yang mungkin memberikan perspektif tambahan. Kedua, analisis linguistik
terhadap istilah-istilah kunci seperti al-qadr, amr, dan salam masih dapat
diperdalam dengan pendekatan semantik yang lebih komprehensif. Ketiga,
konteks historis-intellectual kedua mufasir belum dieksplorasi secara mendalam,

padahal faktor sosial-intelektual sangat memengaruhi konstruksi penafsiran.

Saran

Berdasarkan hasil penelitian ini, disarankan agar kajian tafsir komparatif
selanjutnya tidak hanya membandingkan dua mufasir, tetapi juga melibatkan
karya-karya mufasir lain dari berbagai latar belakang mazhab, wilayah, dan
periode waktu guna memperkaya perspektif penafsiran Surah al-Qadr maupun

surah lainnya. Penelitian lanjutan juga perlu memperdalam analisis linguistik,

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025



’ | E-ISSN : 2527-631X

El Wasathiva El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam

khususnya melalui pendekatan semantik-istoris terhadap istilah kunci seperti al-
gadr, amr, dan salam agar diperoleh pemahaman yang lebih komprehensif.

Selain itu, studi ke depan sebaiknya mengeksplorasi konteks sosial,
politik, dan intelektual yang melatarbelakangi pemikiran para mufasir, sehingga
hubungan antara teks, konteks, dan konstruksi makna dapat dipahami secara lebih
utuh. Secara praktis, hasil penelitian ini diharapkan dapat dimanfaatkan sebagai
rujukan dalam pengembangan kurikulum studi Al-Qur’an di perguruan tinggi
serta sebagai bahan dakwah yang menekankan integrasi antara kedalaman
spiritual dan relevansi sosial Al-Qur’an dalam kehidupan masyarakat

kontemporer.

DAFTAR PUSTAKA

Adrian, Umi Nurhayati, dan Novi Andriani. 2023. “Urgensi Asbab an-Nuzil
sebagai Langkah Awal untuk Menafsirkan al-Qur’an.” Indo-Matchedu
Intellectual Journal 4, no. 2 (Oktober).

Al-Asari, Aas. 2017. “Analisis Sanad dan Matan Hadis tentang Keutamaan Bulan
Ramadan (Dibelenggunya Setan-Setan).” Diya’ al-Afkar 5, no. 2.

Al-Bukhari, Muhammad Ibn Isma‘il. Sahih al-Bukhari. Beirut: Dar Ibn Kathr,
n.d.

Al-Dhahabi, Muhammad Husayn. 2003. A/-Tafsir wa al-Mufassirin. Vol. 1. Cairo:
Maktabah Wahbah.

Al-Fajir, M. 2021. “Corak Tafsir Naqli dalam Tafsir Ibnu Katsir.” Jurnal Studi Al-
Qur’an.

Al-Nasa’1, Ahmad ibn Shu‘ayb. Sunan al-Nasa’1. Beirut: Dar al-Kutub al-
‘[Imiyyah, n.d.

Al-Razi, Fakhr al-Din. 1999. Mafatih al-Ghayb. Beirut: Dar Thya’ al-Turath al-
‘Arabi.

Al-Suytti, Jalal al-Din. 2000. A/-Durr al-Manthir fi al-Tafsir bi al-Ma 'thiir.
Beirut: Dar al-Fikr.

Al-Tabari, Muhammad ibn Jarir. 2000. Jami ‘ al-Bayan ‘an Ta wil Ay al-Qur’an.
Beirut: Mu’assasat al-Risalah.

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025



£

i | ]J E-ISSN : 2527-631X
El Wasathiva El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam

Al-Tabataba’t, Muhammad Husayn. 1997. Al-Mizan fi Tafsir al-Qur’an. Beirut:
Mu’assasah al-A ‘lam1 li al-Matbu“at.

Amnesti, F., dan M. Albab. 2022. “Imlaq dalam Perspektif Ibnu Katsir dan
Quraish Shihab.” Jurnal Al-Bayan.

Asy‘ath, Abii Dawiid Sulayman Ibn al-. Sunan Abi Dawud. Beirut: Dar al-Risalah
al-‘Alamiyyah, n.d.

Baidan, Nasaruddin. 2011. Metode Penafsiran Al-Qur’an. Yogyakarta: Pustaka
Setia.

Bonab, Bagher Ghobary, Maureen Miner, dan Marie-Therese Proctor. 2013.
“Attachment to God in Islamic Spirituality.” Journal of Muslim Mental
Health 7, no. 2.

Buntoro, G., dan Riswanto. 2022. “Konsep Kepemimpinan dalam Tafsir Ibnu
Katsir.” Jurnal Kepemimpinan Islam.

Chasanah, C. L., Pradika, dan Zulkipli. 2024. “Makna Term Malaikat dalam Al-
Qur’an Perspektif Semantik Toshihiko Izutsu.” Harmoni Qurani 5, no. 2.

Fadhillah, Ainayaa Nur, dan Anisa Maulidya. 2025. “Al-Qur’an sebagai
Manifestasi Wahyu Ilahi: Esensi, Makna, dan Implementasinya.” Jurnal
Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 1, no. 2.

Fakhkhar Toosi, Javad. 2019. “The Ash‘ari Theological School and the Authority
of Human Reason in Ethics.” Journal of Islamic Ethics 3, no. 1-2.

Hasbi, Muhammad. 2016. “Konsep Jiwa dan Pengaruhnya dalam Kepribadian
Manusia (Studi atas Tafsir al-Mishbah Karya Quraish Shihab).” Jurnal
Ilmu Al-Qur’an dan Hadis 17, no. 1.

Hasibuan, Marito. 2023. “Interpretasi Term Nuzul, Inzal, dan Tanzil dalam
Pewahyuan Menurut Al-Qur’an.” Al-Fawatih: Jurnal Kajian Al-Qur’an
dan Hadis 4, no. 2.

Hendri, J. 2021. “Ibn Katsir (Telaah Tafsir al-Qur’an al-‘Azim).” Nuansa. Jurnal
Kajian Islam.

Ibn ‘Ashiir, Muhammad al-Tahir. 1984. Al-Tahrir wa al-Tanwir. Vol. 30. Tunis:
Dar Tunisiyyah li al-Nashr.

Ibn Hajar al-‘Asqalani. 1379 H. Fath al-Bari bi Sharh Sahih al-Bukhari. Vol. 4.
Beirut: Dar al-Ma‘rifah.

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025



’ | E-ISSN : 2527-631X

L

El Wasathiva El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam

Ibn Kathir, Isma‘il ibn ‘Umar. 1998. Tafsir al-Qur’an al- ‘Azim. Vol. 1. Beirut:
Dar al-Kutub al-‘IImiyyah.

.n.d. Tafsir al-Qur’an al-‘Azim. Beirut: Dar al-Fikr.

. 1957. Fada’il al-Qur’an. Edited by Ahmad Muhammad Shakir. Cairo:
Dar al-Ma“arif.

Lorens, Victor, et al. 2024. “Analisis Penafsiran Quraish Shihab atas Surah al-
‘Alaq dalam Tafsir al-Mishbah.” Jurnal lImu Al-Qur’an.

Muslim ibn al-Hajjaj. Sahih Muslim. Beirut: Dar Thya’ al-Turath al-‘Arabi, n.d.

Muhyin, N. F., dan Ridlwan Nasir. 2023. “Metode Penafsiran Ibn Katsir dalam
Tafsir al-Qur’an al-‘Azim.” Al-Tadabbur: Jurnal llmu Al-Qur’an dan
Tafsir 8, no. 1.

Pew Research Center. 2020. The Global God Divide. Washington, DC: Pew
Research Center.

Purwaningrum, Dewi, dan Hafid Nur Muhammad. 2022. “Corak Adabi [jtima‘i
dalam Kajian Tafsir Indonesia.” A/-Muhafidz: Jurnal llmu Al-Qur’an dan
Tafsir 2, no. 1.

Rahmawati, D., dan M. Firmansyah. 2020. “Hubungan Religiusitas dan
Kesejahteraan Spiritual Mahasiswa.” Jurnal Psikologi Islam.

Rida, Muhammad Rashid. 1947. Tafsir al-Manar. Cairo: Dar al-Manar.
. 1990. Tafsir al-Manar. Juz 30. Cairo: al-Hay’ah al-Misriyyah.

Schimmel, Annemarie. 1975. Mystical Dimensions of Islam. Chapel Hill:
University of North Carolina Press.

Setiawan, Rahmadi Agus. 2023. “Corak Penafsiran Muhammad Quraish Shihab
dalam Tafsir al-Mishbah.” Mushaf: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadis 3,
no. 1.

Shihab, M. Quraish. 1996. Wawasan al-Qur’an. Bandung: Mizan.

. 1999. Membumikan Al-Qur’an. Bandung: Mizan.

——— 2000-2006. Tafsir al-Mishbah. Jakarta: Lentera Hati.

—— 2013. Lentera Al-Qur’an: Kaidah Tafsir. Jakarta: Lentera Hati.

Suharyat, Yayat, dan Siti Asiah. “Metodologi Tafsir Al-Mishbah.” Jurnal
Pendidikan Indonesia: Teori, Penelitian, dan Inovasi 2, no. 5.

Wardani. Metodologi Tafsir al-Qur’an di Indonesia. Jakarta: Kencana, n.d.

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025



£

i | ]J E-ISSN : 2527-631X
El Wasathiva El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam

Zaman, Qomarus. 2018. “Terbit Fajar dan Waktu Subuh.” Mahakim: Journal of
Islamic Family Law 2, no. 1.

Zaman, Nurul Qomariyyah, dan Ahmad Saifuddin. 2022. “Tariqa Followers and
Inner Peace.” Teosofia 11, no. 1.

Zakyi Ibrahim, M. 2005. “Models of Communication in the Qur’an: Divine—

Human Interaction.” American Journal of Islamic Social Sciences 22, no.
1.

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025



