
E-ISSN : 2527-631X 

El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 

 

 

 1 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025 

ANALISIS NILAI-NILAI TEOLOGI DAN SPIRITUAL DALAM 

SURAT AL QODAR: TELAAH TAFSIR MUQORIN DALAM 

PERSPEKTI IBNU KATSIR DAN QURAISH SHIHAB 

 
Ahda Sabiela  

UIN Kiai Ageng Muhammad Besari Ponorogo  
ahdasabiela@gmail.com 

 
Fikriyatul Ilmi 

STAINU Madiun 

fikr21@gmail.com 
 

Abstract: This study aims to conduct a comparative analysis of the 
interpretations of Surah al-Qadr by Ibn Kathir and M. Quraish Shihab, focusing 
on their methodological approaches and theological meanings. Ibn Kathir 
represents the classical exegetical model based on riwāyah (transmitted reports), 
emphasizing textual authenticity and the authority of the Companions, while 
Quraish Shihab exemplifies a modern hermeneutic and contextual approach 
through his work Tafsir al-Mishbah. The research applies a qualitative-
descriptive method using library research as the data collection technique and 
employs content analysis combined with comparative textual analysis 
(muqāranah) on both primary sources. The findings reveal that Ibn Kathir 
interprets Lailatul Qadr as a cosmic and transcendental event marking divine 
decree and the descent of revelation, whereas Quraish Shihab views it as a 
spiritual and moral moment reflecting human awareness of time, devotion, and 
peace. These differences illustrate a paradigm shift from a theological-normative 
orientation toward a humanistic-spiritual. The study highlights the significance of 
integrating classical and contemporary exegesis to construct a contextual 
understanding of the Qur’an that remains relevant to modern Islamic spirituality. 
The study implies that the muqāran method can bridge classical and 
contemporary interpretations, showing that Qur’anic texts contain layered 
meanings—literal, contextual, and symbolic. The findings encourage Muslims to 
internalize Lailatul Qadr not merely as a ritual event but as a moment of moral 
and spiritual transformation that remains relevant to modern Indonesian Islamic 
life. The novelty of this study lies in its comparative analysis that integrates Ibn 
Kathir’s classical riwāyah-based exegesis with Quraish Shihab’s contemporary 
social cultural interpretation, specifically on Surah al-Qadr. This research fills a 
gap in previous studies that have not examined both interpretations within a 
unified theological and spiritual framework. 
Keywords: Ibn Kathir, Quraish Shihab, Surah al-Qadr, Comparative Exegesis, 
Lailatul Qadr. 



E-ISSN : 2527-631X 

El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 

 

 

 2 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025 

 
PENDAHULUAN  

Dalam konteks modern yang ditandai oleh krisis spiritual dan arus 

sekularisasi budaya, kajian tafsir Al-Qur'an memegang peran penting untuk 

menghidupkan kembali kedalaman makna wahyu. Data dari Pew Research Center 

(2020) mengungkapkan bahwa 96% masyarakat Indonesia menganggap agama 

sebagai fondasi moralitas.1 Namun, ironisnya, penelitian di kalangan mahasiswa 

muslim menunjukkan hanya 0,6% yang memiliki tingkat kesejahteraan spiritual 

yang tinggi. 2  Fenomena ini mengindikasikan adanya kesenjangan signifikan 

antara religiositas formal dan internalisasi nilai spiritual yang mendalam. Surah 

al-Qadr, dengan pesan teologis dan spiritualnya tentang turunnya wahyu dan 

kemuliaan Lailatul Qadr, menjadi objek kajian yang relevan untuk merespons 

tantangan ini. Penafsiran klasik seperti yang disajikan Ibnu Katsir3 cenderung 

bersifat teosentris, menekankan aspek transendensi dan kekuasaan mutlak Allah. 

Sebaliknya, penafsiran kontemporer seperti karya M. Quraish Shihab dalam Tafsir 

al-Mishbah4 menawarkan pendekatan yang lebih kontekstual, menyoroti dimensi 

moral dan sosial dari Lailatul Qadr sebagai momentum pembaruan diri. 

Meskipun khazanah kajian tafsir telah diwarnai oleh sejumlah penelitian 

tentang Ibnu Katsir dan M. Quraish Shihab, tinjauan komprehensif terhadap 

literatur terdahulu justru mengungkap sebuah mozaik kesenjangan yang terpusat 

pada Surah al-Qadr. Berbagai studi, seperti yang dilakukan oleh Fajir (2021) 

mengenai corak tafsir naqli 5  dan Buntoro dan Riswanto (2022) tentang konsep 

kepemimpinan 6 ,telah mengupas pemikiran Ibnu Katsir, namun belum menyentuh 

penafsirannya atas Surah al-Qadr yang sarat muatan teologis-spiritual. Di sisi lain, 

eksplorasi terhadap Tafsir al-Mishbah karya Quraish Shihab—seperti kajian Lorens dkk. 

 

1 Pew Research Center, The Global God Divide (Washington, D.C.: Pew Research Center, 2020). 
2 D. Rahmawati and M. Firmansyah, “Hubungan Religiusitas dan Kesejahteraan Spiritual 
Mahasiswa,” Jurnal Psikologi Islam (2020). 
3 Ibn Kathīr. Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm. Beirut: Dār al-Fikr. 
4 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah. Jakarta: Lentera Hati, 2000–2006. 
5 M. Al-Fajir, “Corak Tafsir Naqli dalam Tafsir Ibnu Katsir,” Jurnal Studi Al-Qur’an (2021) 
6 G. Buntoro and Riswanto, “Konsep Kepemimpinan dalam Tafsir Ibnu Katsir,” Jurnal 
Kepemimpinan Islam (2022). 



E-ISSN : 2527-631X 

El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 

 

 

 3 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025 

(2024) tentang Surah Al-‘Alaq 7  —juga belum mengkhususkan diri pada analisis 

mendalam terhadap surah ini dan dimensi spiritualitas Lailatul Qadr. Lebih lanjut, 

meskipun telah ada upaya komparatif antara kedua mufasir ini, sebagaimana terlihat 

dalam penelitian Amnesti dan Albab (2022) tentang istilah imlāq8, ruang dialog epistemik 

mereka secara spesifik dalam menafsirkan Surah al-Qadr ternyata masih terbuka lebar. 

Dengan demikian, terpeta dengan jelas sebuah kekosongan akademik, baik dalam hal 

objek material (Surah al-Qadr) maupun pendekatan komparatif yang menyeluruh, yang 

menjadi celah signifikan yang berusaha diisi oleh penelitian ini. 

Berdasarkan peta kesenjangan penelitian yang teridentifikasi, studi ini secara 

komprehensif bertujuan untuk melakukan analisis komparatif terhadap penafsiran Surah 

al-Qadr dalam Tafsir Ibnu Katsir dan Tafsir al-Mishbah karya M. Quraish Shihab. Secara 

lebih spesifik, penelitian ini dirancang untuk mengeksplorasi tiga dimensi analisis 

utama. Pertama, menguraikan perbedaan metodologis yang mendasar antara 

pendekatan bil ma'tsūr yang menjadi ciri khas Ibnu Katsir dengan pendekatan tahlīlī-

maudhu'ī yang rasional-kontekstual yang dikembangkan Quraish Shihab 9 . Kedua, 

mengkaji varian penekanan tematik dalam surat al qodar dan perbedaan dalam kedua 

penafsirannya, khususnya bagaimana Ibnu Katsir menitikberatkan teologi-history pada 

dimensi ketetapan ilahi dan transendensi kekuasaan Tuhan, sementara Quraish Shihab 

lebih menyoroti aspek spiritualitas etis dan kesadaran batin manusia tanpa meninggalkan 

kajian teologisnya.  

Melalui eksplorasi komparatif, penelitian ini berupaya berkontribusi signifikan 

dalam khazanah studi tafsir dengan menawarkan perspektif dialogis antara tradisi klasik 

dan modern10dari pendekatan teosentris Ibnu Katsir, yang memberikan fondasi teologis 

yang kokoh, dan pendekatan antroposentris-kontekstual Quraish Shihab. Dengan 

demikian, sintesis kedua pendekatan dapat menghasilkan pemahaman yang utuh dan 

kontekstual. 

 

 

 

 

7 Victor Lorens et al., “Analisis Penafsiran Quraish Shihab atas Surah Al-‘Alaq dalam Tafsir al-
Mishbah,” Jurnal Ilmu Al-Qur’an (2024) 
8 F. Amnesti and M. Albab, “Imlāq dalam Perspektif Ibnu Katsir dan Quraish Shihab,” Jurnal Al-
Bayan (2022). 
9 M. Quraish Shihab, Kaedah Tafsir. Ciputat: Lentera Hati, 2013.  

10 Zulkifli, M. “Integrasi Pendekatan Tafsir Klasik dan Kontemporer.” Jurnal Studi Islam, 2020 



E-ISSN : 2527-631X 

El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 

 

 

 4 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025 

METODE PENELITIAN  

Tafsir muqaran merupakan salah satu metode penafsiran Al-Qur'an yang 

bersifat komparatif, bertujuan untuk menghasilkan pemahaman yang holistik dan 

kontekstual melalui perbandingan sistematis antara berbagai teks dan penafsiran.11 

Secara metodologis, pendekatan ini terbagi ke dalam tiga ranah utama 

perbandingan: pertama, perbandingan antarayat Al-Qur'an yang memiliki 

kemiripan redaksional atau tematik; kedua, perbandingan antara ayat Al-Qur'an 

dengan hadis Nabi yang secara lahiriah tampak bertentangan; dan ketiga, 

perbandingan beragam pendapat ulama tafsir beserta argumentasi dan 

kecenderungan metodologis mereka.12 Dengan demikian, tafsir muqaran tidak 

hanya berfokus pada aspek kebahasaan teks, tetapi juga memperhatikan konteks 

historis, sosio-kultural, serta perkembangan pemikiran dalam tradisi penafsiran. 

Menurut al-Kumi, esensi dari tafsir muqaran adalah analisis Al-Qur'an yang 

memadukan berbagai sudut pandang ulama melalui telaah komparatif terhadap 

kecenderungan penafsiran mereka.13  

 
HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN  

Biografi 

Ibnu Katsir (lahir sekitar 700-701 H/1301 M di Basrah dan wafat 774 H di 

Damaskus) merupakan seorang ulama multidisiplin yang bermazhab Syafi'i, 

dengan kontribusi utamanya dalam bidang tafsir dan hadis. Analisis terhadap 

riwayat hidupnya menunjukkan pola transmisi keilmuan yang sistematis; tumbuh 

dalam lingkungan intelektual sejak dini, ia mempelajari al-Qur'an dan hadis di 

Damaskus di bawah bimbingan saudara sekaligus sejumlah guru terkemuka 

seperti Ibnu Taimiyah dan al-Mizzi, 14  membentuk kapasitasnya dalam 

metodologi isnad dan analisis historis. Transformasi karier akademisnya terjadi 

ketika keterlibatannya dalam persidangan kasus Zindiq pada 741 H 
 

11 Nasaruddin Baidan, Metode Penafsiran Al-Qur'an (Yogyakarta: Pustaka Setia, 2011), hlm. 4 
12 M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur'an (Bandung: Mizan, 1999), hlm. 72–73. 
13 Aida Fitriatumnisa dan Danendra Ahmad Rafdi, "Metode Tafsir Muqaran Dilihat 
Kembali," Jurnal Iman dan Spiritualitas 3, no. 4 
14 Muhammad Ḥusayn al-Dhahabī, Al-Tafsīr wa al-Mufassirūn, vol. 1 (Cairo: Maktabah Wahbah, 
2003), 177–184. 



E-ISSN : 2527-631X 

El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 

 

 

 5 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025 

mengantarkannya pada jabatan strategis seperti kepala Dār al-Sadīth al-

Ashrafiyah,15 menunjukkan dialektika antara kapital intelektual dan legitimasi 

politik dalam perkembangan karir ulama di periode Mamluk. Diantara karya multi 

disipliner beliau meliputi Tafsir al-Qur’an al-dzim,16 Kitab Jami’ al-Masanid wa 

as-Sunnah, Al-Bidayah wa an-Nihayah, Ahkam ala Abwah al-Tanbih.17 

Prof. Dr. Muhammad Quraish Shihab merupakan salah satu cendekiawan 

Muslim terkemuka di Indonesia dibidang tafsir al-Qur’an. Ia lahir di Rappang, 

Sulawesi Selatan, pada 16 Februari 1944 dari keluarga Arab terpelajar. Ayahnya, 

Prof. Abdurrahman Shihab, adalah ulama dan guru besar tafsir sekaligus pendiri 

Universitas Muslim Indonesia (UMI) Ujung Pandang,18 Pada usia 14 tahun, 

Quraish Shihab menempuh pendidikan di Universitas al-Azhar, Mesir, dan 

menyelesaikan studi dari jenjang S1 hingga S3. Ia meraih gelar Lc. pada tahun 

1967 di Fakultas Usuluddin jurusan Tafsir dan Hadits, kemudian gelar MA pada 

1969 melanjutkan s3 melalui Disertasi doktoralnya Nizām al-Durar li al-Biqā’iy: 

Tahqīq wa Dirāsah menjadikannya sarjana Asia Tenggara pertama bergelar doktor 

dalam bidang ilmu al-Qur’an dari al-Azhar dengan predikat summa cum laude.19 

Melalui karya-karyanya Tafsir al-Manar: Keistimewaan dan Kelemahannya, 

Membumikan al-Qur’an, Wawasan al-Qur’an, hingga Tafsir al-Mishbah, 20 

Quraish Shihab menampilkan pendekatan tafsir yang kontekstual dan 

komunikatif, memadukan nilai-nilai al-Qur’an dengan realitas sosial masyarakat 

Indonesia, melahirkan corak tafsir Nusantara modern yang menghubungkan 

warisan klasik dengan pemikiran Islam kontemporer menjadikanya sumber 

inspirasi etika dan peradaban di tengah perkembangan zaman. 

 

 

15 Bāsil ‘Awwād Ma‘rūf, Dirāsāt fī Tārīkh al-‘Irāq al-Islāmī (Beirut: Mu’assasat al-Risālah, 
1991), 302. 
16 Ibn Kathīr, Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm (Beirut: Dār al-Fikr, n.d.) 
17 Ibn Kathīr, Ahkām ‘alā Abwāb at-Tanbīh (Cairo: Maṭba‘ah al-Sa‘ādah, 1930). 
18 A. Mustaqim, “Corak dan Kontribusi Tafsir Nusantara,” Jurnal Studi Qur'an 3, no. 2 (2008): 
123. 
19 M. Quraish Shihab, Dirāsāt fī ‘Ulūm al-Qur’ān (Cairo: al-Azhar University Press, 1973). 
20 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah (Jakarta: Lentera Hati, 2000–2006), Wawasan al-Qur’an 
(Bandung: Mizan, 1996), Tafsir al-Manār: Keistimewaan dan Kelemahannya (Jakarta: Pustaka 
Firdaus, 1994). 



E-ISSN : 2527-631X 

El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 

 

 

 6 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025 

Metodologi Tafsir 

Ibnu Katsir, menafsirkan ayat-ayat Al-Qur’an bersumber dari Al quran, 

hadist dan juga pendapat para sahabat Nabi yang dianggap memiliki otoritas 

karena kedekatannya dengan masa pewahyuan, serta pemahaman pada konteks 

turunnya ayat,21 sedangkan susunan ayatnya berdasarkan metode tahlili, dimulai 

dari fatihah  hingga annas dengan merinci tafsirnya berdasar kaedah ilmiah 

klasik.22 

Kaedah penafsiranya  didasari pada penguasaan disiplin ilmu yang 

memadai: Penguasaan bahasa Arab menjadi fondasi untuk memahami makna kata 

dan konteks historis ayat, diperkuat dengan ilmu nahwu–sharaf dan balaghah pada 

retorika Al-Qur’an. Ia juga menuntut pemahaman mendalam terhadap ilmu-ilmu 

Al-Qur’an seperti qira’at, asbab al-nuzul, makkiyah-madaniyah, muhkam-

mutasyabih, serta nasikh-mansukh agar terhindar dari kesalahan tafsir. Selain itu, 

ushuluddin dan tauhid menjadi dasar teologis dalam memahami konsep 

ketuhanan, sementara ushul fiqh diperlukan untuk menggali hukum secara tepat 

tak ketinggalan penguasaan ilmu hadis, baik riwayah maupun dirayah melalui 

jalur riwayat.23 

Dalam hal Isroiliyah Ibnu Katsîr tetap memuat beberapa riwayat disertai 

penjelasan status sanadnya, menurutnya kisah tersebut tidak perlu dibenarkan atau 

didustakan karena kebenarannya tidak pasti, tercatat sekitar 48 kisah Isra’iliyyat 

yang ditampilkan secara selektif dan disertai kritik sanad.24 

Quraish Shihab adalah mufasir kontemporer yang menggabungkan metode 

tahlili (analitik) dan maudhu’i (tematik) dalam memahami al-Qur’an. Dengan 

pendekatan tahlili, ia menafsirkan ayat per ayat berdasarkan urutan mushaf, 

membahas makna kata, hubungan antar-ayat, asbab al-nuzul, serta dampak hukum 

dan sosial. Namun, ia juga memadukan metode tematik dengan mengelompokkan 

 

21 Ibn Katsīr, Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm, jilid 1 (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1998), 5–7; 
22 N F Muhyin dan Ridlwan Nasir, “Metode Penafsiran Ibn Katsir dalam Tafsir Al-Qur’an Al-
‘Adzim,” Al-Tadabbur: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 8, no. 1 (2023) 
23 Ibid, hal:151-157. 
24 J . Hendri, “IBN KATSIR (Telaah Tafsir al-Qur’an al-‘Ażīm),” Nuansa: Jurnal Kajian Islam 
2021 hal 248 



E-ISSN : 2527-631X 

El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 

 

 

 7 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025 

ayat-ayat yang memiliki tema sama untuk mendapatkan pemahaman yang lebih 

luas dan relevan terhadap isu kehidupan manusia. Integrasi kedua metode ini 

menunjukkan perhatian Quraish Shihab pada harmoni isi al-Qur’an dan relevansi 

ajarannya dengan realitas sosial modern.25 

Dalam corak tafsirnya, Quraish Shihab menampilkan pendekatan adabi 

ijtima’i, yaitu mengaitkan pesan al-Qur’an dengan kondisi sosial 

kemasyarakatan. 26  Tafsir al-Mishbah tidak hanya memberikan interpretasi 

linguistik, namun juga menghubungkan ayat dengan isu kontemporer seperti 

kemanusiaan, keadilan, dan kesejahteraan. Dengan pendekatan bahasa dan 

konteks Indonesia, tafsir Quraish Shihab menjadi mudah dipahami oleh 

masyarakat modern. Ia memakai ilmu-ilmu modern dengan tetap menghargai 

khazanah klasik, menegaskan bahwa al-Qur’an bersifat universal, dinamis, dan 

selalu bisa ditafsirkan sesuai perkembangan zaman tanpa kehilangan nilainya. 

Tafsir Quraish Shihab menjembatani antara teks dan konteks, serta meneguhkan 

al-Qur’an sebagai sumber nilai yang hidup di berbagai era.27 

Dari kedua pendekatan tersebut, didapat perbedaan bahwa metodologi 

tafsir menekankan otoritas riwayat dan kesinambungan tradisi oleh Ibnu Katsir, 

sedangkan shihab lebih rasionalitas kontekstual dengan relevansi sosial. 

Keduanya tidak berada pada posisi saling menegasikan, tetapi justru 

memperlihatkan bahwa penafsiran Al-Qur’an memerlukan dua pilar utama: 

stabilitas makna melalui riwayat dan keterhubungan makna dengan realitas 

melalui nalar dan konteks. 28  Dengan demikian, sintesis metodologis ini 

menegaskan bahwa tafsir ideal tidak hanya menjaga kemurnian tradisi, tetapi juga 

membuka ruang bagi aktualisasi pesan wahyu dalam kehidupan manusia 

sepanjang zaman. 

 

 

25 M. Quraish Shihab, Lentera Al-Qur'an: Kaidah Tafsir, Jakarta: Lentera Hati, 2013. 
26 Dewi Purwaningrum dan Hafid Nur Muhammad, “Corak Adabi Ijtima’i dalam Kajian Tafsir 
Indonesia (Studi Pustaka Tafsir al-Misbah dan Tafsir al-Azhar),” Al-Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-
Qur’an dan Tafsir 2, no. 1 (2022): hlm. 17-24 
27 Yayat Suharyat dan Siti Asiah, “Metodologi Tafsir Al-Mishbah,” Jurnal Pendidikan Indonesia: 
Teori, Penelitian dan Inovasi 2, no. 5 .hal:151-157 
28 Wardani, Metodologi Tafsir al-Qur’an di Indonesia, hal 190-210 



E-ISSN : 2527-631X 

El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 

 

 

 8 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025 

Penafsiran Surat Al Qodar 

Makna “Nuzul al-Qur’an” dalam Diskursus Tafsir Ibnu Katsir dan Quraish 

Shihab 

 

Konsep nuzūl al-Qur’ān atau “turunnya Al-Qur’an” merupakan topik 

fundamental dalam kajian wahyu Islam. Dalam perspektif Ibnu Katsir, penurunan 

Al-Qur’an berlangsung melalui dua tahap besar. Tahap pertama adalah 

penurunannya secara keseluruhan dari al-Lauh al-Mahfūz ke Baitul ‘Izzah di 

langit dunia pada malam Lailatul Qadar. Tahap kedua adalah penurunannya secara 

bertahap kepada Nabi Muhammad selama masa kenabian.29 Model dua tahap ini 

mencerminkan corak tafsir klasik yang memadukan pandangan kosmologis dan 

historis, menempatkan wahyu sebagai peristiwa transenden sekaligus proses 

pedagogis bagi umat.  

Secara linguistik, akar kata nazala berarti “turun dari tempat tinggi ke 

rendah,” sementara bentuk anzala mengandung makna tindakan disengaja dari 

pihak yang menurunkan. Pemahaman Ibnu Katsir terhadap kata anzalnāhu dalam 

ayat “Sesungguhnya Kami telah menurunkannya” menegaskan bahwa “turun” 

tidak boleh dipahami hanya sebagai perpindahan fisik, tetapi sebagai proses 

komunikasi ilahi: kalam Iahi yang bersifat transenden hadir dalam bentuk bahasa 

manusia. 30  Di sini tampak bahwa Ibnu Katsir memandang wahyu sebagai 

jembatan epistemologis antara yang ilahi dan yang manusiawi.  

Penjelasan Ibnu Katsir tentang dua tahap nuzul yang dinukil dari Ibn 

‘Abbās31 memperlihatkan adanya hubungan yang saling melengkapi. Penurunan 

pertama menegaskan kemuliaan wahyu di alam semesta, sedangkan penurunan 

kedua mengafirmasi relevansi dan kedekatannya dengan dinamika kehidupan 

 

29 Ibn Kathīr, Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm, ed 
30 “Interpretasi Term Nuzul, Inzal dan Tanzil dalam Pewahyuan menurut al-Qur’an,” Al Fawatih: 
Jurnal Kajian Al-Qur’an dan Hadis, 289-294 
31

عن ابن عبّاس قال : ﴿  أنزِلَ القرآن جملةً واحدةً إلى سمَاءِ الدُّنيَا في ليلةِ القدرِ، ثمَّ نزل بعد ذلك في عشرين وقرُآنًا فَرَقنَاهُ لِتقَراهُ   
لنَاهُ   . رواه عِكرِيمة مولى ابن عباس، و قال ابن كثير : إسناده صحيح.106الإسراء :  ﴾ تنَزِيلاً عَلَى النّاسِ عَلَى مُكثٍ وَنَزَّ  

Lihat Ibn Kathīr, Faḍā’il al-Qur’ān al-‘Aẓim (Beirut: Dār Ibn Ḥazm, 1999), 36. 



E-ISSN : 2527-631X 

El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 

 

 

 9 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025 

manusia.32 Pengaitan Ibnu Katsir dengan QS. ad-Dukhān: 3 dan QS. al-Qadr: 1 

memperkuat dimensi kosmik peristiwa tersebut, yakni bahwa rahmat dan 

ketetapan Allah (amr) turun bersamaan dengan para malaikat. Penjelasan ini 

menegaskan bahwa bagi Ibnu Katsir, nuzūl al-Qur’ān bukan sekadar fakta 

historis, melainkan peristiwa spiritual yang menghadirkan keagungan dan kasih 

sayang Tuhan kepada manusia.  

Berbeda dengan itu, Quraish Shihab memberikan penekanan pada aspek 

linguistik dan konseptual. Ia memulai dengan menelaah perbedaan makna antara 

kata nazala dan anzalna, yang menjadi dasar bagi perbedaan ulama terkait proses 

penurunan wahyu. Sebagian ulama memahami bahwa Al-Qur’an diturunkan dua 

kali sebagaimana pendapat Ibn ‘Abbās, sementara sebagian lainnya menilai 

penurunan hanya terjadi sekali secara bertahap.33 Pembedaan penafsiran antara 

anzalnā dan nazzalnā menjadi kunci dalam memahami perbedaan tersebut. Fokus 

Shihab pada terminologi ini menunjukkan pendekatan linguistik-kritis yang 

menjadi ciri tafsir kontemporer.  

Kebanyakan Ulama salaf banyak berhenti pada makna global tanpa 

menjelaskan detail konsep “turun,” sementara ulama setelahnya lebih berani 

dengan menafsirkannya sebagai perwujudan (manifestasi) wahyu pada waktu dan 

tempat tertentu. Menurut Shihab, jika “turun” dipahami sebagai perpindahan dari 

kedudukan yang lebih tinggi menuju kedudukan yang lebih rendah, maka nuzūl 

dapat dimengerti sebagai bentuk pemberian ilahi kepada manusia, baik bersifat 

material maupun immaterial.34 Dengan demikian, Shihab menekankan dimensi 

eksistensial wahyu, yaitu transformasi makna yang memungkinkan manusia 

menerima petunjuk ilahi dalam konteks yang terus berubah.  

Dari pemaparan kedua mufasir tersebut terlihat bahwa mereka 

menawarkan dua pendekatan yang berbeda. Ibnu Katsir menonjolkan aspek 

kosmik dan historis nuzūl al-Qur’ān, dengan menekankan bahwa penurunan 

 

32
 Ibn Kathīr, Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm 

33 M. Quraish Shihab, Tafsir Al Misbah, 422 

34
 Ibid,423 



E-ISSN : 2527-631X 

El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 

 

 

 10 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025 

wahyu adalah peristiwa ilahi yang bernilai sakral dan monumental.35 Sementara 

itu, Quraish Shihab lebih menekankan pada aspek linguistik, konseptual, dan 

eksistensial, sehingga nuzūl dipahami sebagai proses pemberian makna dari 

Tuhan kepada manusia sesuai kebutuhan ruang dan waktu.36 

kedua pandangan ini menunjukkan bahwa nuzūl al-Qur’ān dapat dipahami 

secara lebih komprehensif sebagai pergerakan wahyu dalam dua dimensi. Pada 

satu sisi, ia merupakan peristiwa kosmologis yang menandai kemuliaan firman 

Allah; pada sisi lain, ia adalah proses eksistensial yang menegaskan kedekatan 

wahyu dengan pengalaman manusia. Dengan demikian, integrasi perspektif klasik 

dan kontemporer membuka ruang pemahaman bahwa wahyu tidak hanya turun 

dari langit, tetapi juga “turun” ke dalam kesadaran manusia sebagai petunjuk yang 

hidup dan fungsional. 

 

Kronologi Pewahyuan Al-Qur'an 

 Melalui pendekatan riwayat sahabat dan analisis kebahasaan, Ibnu Katsir 

menegaskan bahwa Al-Qur’an pertama kali diturunkan pada malam Lailatul 

Qadar, yaitu malam penuh berkah di bulan Ramadhan, dengan penjelasan dari 

beberapa surah yaitu—Al-Qadr,(1) Ad-Dukhān (3), dan Al-Baqarah(185)—untuk 

menunjukkan bahwa peristiwa turunnya Al-Qur’an tidak hanya bersifat 

kronologis, tetapi juga spiritual: malam itu menjadi awal terbukanya komunikasi 

antara langit dan bumi. Malam itu disebut “penuh berkah” karena menjadi awal 

turunnya petunjuk bagi seluruh umat manusia. Dengan menautkan ayat-ayat ini, 

Ibnu Katsir menunjukkan bahwa peristiwa turunnya Al-Qur’an adalah momen 

istimewa yang melibatkan waktu terbaik (Ramadhan), malam terbaik (Lailatul 

Qadar), dan wahyu terbaik (Al-Qur’an).37 

 

35 Adrian, Umi Nurhayati, dan Novi Andriani, “Urgensi Asbab an-Nuzul sebagai Langkah Awal 
untuk Menafsirkan al-Qur’an,” indo-matchedu intelectual journal 4, no. 2 (Oktober 2023) hal 652-
653 
36 Rahmadi Agus Setiawan, “Corak Penafsiran Muhammad Quraish Shihab dalam Tafsir al-
Mishbah,” Mushaf: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadis 3, no. 1 (April 2023): 134–140 
37 Ibn Kathīr, Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm, vol. 8, 



E-ISSN : 2527-631X 

El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 

 

 

 11 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025 

Dalil penguat dengan mengutip riwayat dari Ibn ‘Abbās tentang 2 tahapan 

turunya wahyu, Asy-Sya‘bi menyebut bahwa para malaikat turun pada malam 

Lailatul Qadar hingga terbit fajar, Qatadah dan Ibn Zayd menegaskan bahwa pada 

malam itu seluruh urusan Allah ditetapkan yang meliputi: umur, rezeki, dan takdir 

manusia 

Bagi Ibnu Katsir, Malam itu adalah gerbang pertama antara dunia langit 

dan bumi, saat wahyu ilahi mulai menyinari hati manusia.38 Ia menulis bahwa Al-

Qur’an diturunkan pada malam yang diberkahi agar manusia menyadari betapa 

besar kasih sayang Allah yang menurunkan firman-Nya di waktu terbaik, melalui 

rasul terbaik, untuk membawa petunjuk yang abadi. Dengan demikian, malam 

Lailatul Qadar bukan hanya awal turunnya teks, tetapi awal lahirnya cahaya 

spiritual yang mengubah sejarah umat manusia.39 

Sedangkan Menurut shihab, Dalam hal waktu turunnya al-Qur’an, para 

ulama berbeda pandangan. Secara terminologis, malam dimulai sejak 

terbenamnya matahari hingga terbit fajar. Namun, tidak ada keterangan pasti 

apakah al-Qur’an diturunkan pada awal, pertengahan, atau akhir malam. Memang 

terdapat riwayat yang menyebut bahwa Allah “turun” ke langit dunia pada 

sepertiga malam terakhir untuk menerima taubat hamba-hamba-Nya, tetapi 

riwayat ini tidak dapat dijadikan dasar untuk menetapkan bahwa wahyu pertama 

diterima Nabi Muhammad saw. pada waktu tersebut. Oleh karena itu, penentuan 

waktu pasti bagi peristiwa agung ini sepenuhnya diserahkan kepada pengetahuan 

Allah dan Rasul-Nya.40 

Al-Qur’an menyebut bulan Ramadan sebagai bulan diturunkannya wahyu 

(QS. al-Baqarah [2]: 185), tetapi tidak menjelaskan tanggal pastinya. Sebagian 

ulama berpendapat bahwa peristiwa tersebut terjadi pada tanggal 17 Ramadan,41 

berdasarkan Surat Al-Anfal 8: 41.Mereka menafsirkan “hari al-Furqan” sebagai 

 

38 Ibn Kathīr, Tafsīr al-Qur’ān al-Aẓīm, vol. 8, 442–444. 
39 Ibn Kathīr, Faḍā’il al-Qur’ān, ed. Aḥmad Muhammad Shākir (Cairo: Dār al-Ma’ārif, 1957), 33–
34. 
40 Shihab, Tafsir Al Misbah 
41 Muhammad ibn Jarīr al-Ṭabarī, Jāmi’ al-Bayān ‘an Ta’wīl Āy al-Qur’ān (Beirut: Mu’assasatur 
Risālah, 2000), Juz 13, 562 



E-ISSN : 2527-631X 

El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 

 

 

 12 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025 

hari turunnya al-Qur’an, sedangkan “bertemunya dua pasukan” merujuk pada 

Perang Badar, karena Perang Badar terjadi pada tanggal 17 Ramadan, maka 

mereka menyimpulkan bahwa malam turunnya al-Qur’an adalah malam 17 

Ramadan. Namun, kesamaan ini hanya dipahami dari segi tanggal, bukan tahun, 

sebab peristiwa Perang Badar terjadi jauh setelah banyak wahyu diturunkan di 

Makkah.42 

Sebagian ulama lain membantah pendapat ini dengan alasan bahwa kata 

al-Furqan tidak harus diartikan sebagai al-Qur’an, kata itu dapat pula dipahami 

sebagai “pemisah antara kebenaran dan kebatilan”. Dengan demikian, “hari al-

Furqan” bisa dimaknai sebagai hari Perang Badar, yaitu hari ketika kebenaran dan 

kebatilan benar-benar terpisah. Dalam konteks itu, yang “diturunkan” pada hari 

tersebut bukanlah al-Qur’an, melainkan para malaikat sebagaimana disebutkan 

dalam QS. al-Anfal [8]: 9.43 

Dari pemikiran Ibnu Katsir dan Quraish Shihab diatas meiliki penekanan 

berbeda. Katsir menegaskan aspek historis dan transendental melalui jaringan 

riwayat yang menggambarkan turunnya wahyu sebagai peristiwa kosmik besar 

yang melibatkan malaikat dan penetapan takdir.44 Sementara Quraish Shihab 

memberikan kerangka pemahaman yang lebih kritis dan kontekstual dengan 

meneliti teks Al-Qur’an secara linguistik dan mempertanyakan ketepatan 

penafsiran riwayat yang sering dijadikan acuan waktu.45 

Keduanya sama-sama mengakui bahwa Lailatul Qadar adalah malam 

istimewa yang menjadi awal cahaya wahyu bagi manusia, namun berbeda dalam 

cara menafsirkan rincian peristiwa tersebut.  

 

Komparasi Tentang Keberulangan Lailat al-Qadr 

 

42 M. Quraish Shihab, Tafsir Al Misbah 
43 Ibid 
44 N F Muhyin dan Ridlwan Nasir, “Metode Penafsiran Ibn Katsir dalam Tafsir Al-Qur’an Al-
‘Adzim,” Al-Tadabbur: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 8, no. 1 (2023) 
45 “Metodologi Tafsir Al-Mishbah,” Jurnal Pendidikan Indonesia: Teori, Penelitian dan Inovasi 
2, no. 5 .hal:151-157 



E-ISSN : 2527-631X 

El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 

 

 

 13 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025 

Perdebatan klasik mengenai apakah Lailatul Qadar merupakan peristiwa 

tunggal saat turunnya Al-Qur’an atau malam istimewa yang berulang setiap tahun, 

dalam pandangan Ibnu Katsir cenderung berpihak pada pendapat 

keberulangannya, didukung oleh riwayat sahabat dan hadis-hadis sahih. Ia 

memaparkan argumentasi ini melalui metode kritik sanad dan matan yang ketat, 

termasuk mengutip hadis dalam Sunan Abu Dawud pada bab “Penjelasan bahwa 

Lailatul Qadar ada di setiap bulan Ramadhan,” dari Abdullah bin Umar yang 

meriwayatkan bahwa ketika Rasulullah ditanya tentang Lailatul Qadar, beliau 

menjawab: “Itu ada di setiap bulan Ramadhan”.46 Menurut Ibnu Katsir, hadis ini 

memiliki sanad terpercaya melalui perawi kuat seperti Sa’id bin Jubair dan 

Muhammad bin Ja’far bin Abi Katsir, sehingga menguatkan simpulan bahwa 

Lailatul Qadar bukanlah peristiwa historis yang terjadi satu kali, tetapi malam 

penuh rahmat dan ampunan yang terus hadir setiap tahun bagi para hamba 

Allah.47 

Ibnu Katsir menjelaskan waktu terjadinya Lailatul Qadar dengan mengutip 

riwayat Ubādah bin ash-Shāmit, Rasulullah menegaskan malam ini berada pada 

sepuluh hari terakhir Ramadhan, khususnya malam-malam ganjil seperti 21, 23, 

25, 27, atau 29, dan barang siapa yang menghidupkannya dengan iman dan 

harapan pahala akan diampuni dosa-dosanya. Ia juga menyebut tanda-tandanya 

berdasarkan hadis: langit cerah, malam tenang tanpa panas atau dingin berlebih, 

tidak ada bintang jatuh, dan matahari terbit keesokan paginya dengan cahaya 

lembut. Ibnu Katsir mengategorikan riwayat ini sebagai hasan meski ada sedikit 

kejanggalan sanad, namun substansinya sesuai dengan hadis sahih lain dalam 

Musnad Ahmad dan Sahih Muslim. Ia juga mengutip hadis Abu Sa‘id al-Khudri 

tentang pengalaman Rasulullah beritikaf, yang menunjukkan  tahun tersebut 

Lailatul Qadar jatuh pada malam ke-21, dan riwayat ini dinilai paling sahih oleh 

Imam al-Syafi‘i. Pendapat para ulama juga mendukung mengenai kemungkinan 

malam ke-23, ke-25, dan terutama malam ke-27 yang didukung riwayat sahih dari 

 

46 Abū Dāwūd Sulaymān ibn al-Ash‘ath, Sunan Abī Dāwūd, Bāb “Fī Bayān Anna Laylat al-Qadr 
fī Kulli Ramaḍān,” riwayat ‘Abd Allāh Ibn ‘Umar. 
47 Ibn Kathīr, Tafsīr al-Qur’ān al-Aẓīm, vol. 8, 442–444 



E-ISSN : 2527-631X 

El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 

 

 

 14 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025 

Ubay bin Ka‘b dan menjadi pendapat populer kalangan salaf, bahkan dikuatkan 

oleh isyarat numerik kata hiya dalam surah Al-Qadr.48 

Dengan keragaman riwayat, ibnu katsir memandang sebagai petunjuk 

Lailatul Qadar berulang setiap tahun dan dapat berpindah antar malam ganjil, 

sehingga kerahasiaannya mendorong umat untuk bersungguh-sungguh beribadah 

sepanjang sepuluh malam terakhir, sedangkan tanda-tandanya menjadi pengingat 

akan kehadiran rahmat Allah di dunia. Dengan demikian, Lailatul Qadar adalah 

simbol keterulangan kasih sayang Allah, di mana langit malam kembali terbuka 

setiap tahun, dan manusia diberi kesempatan baru untuk diampuni serta mendekat 

kepada-Nya. 

Shihab dalam tafsirnya, sebagian kecil ulama berpendapat bahwa Lailat al-

Qadr hanya terjadi sekali, yaitu ketika al-Qur’an pertama kali diturunkan. Ibn 

Hajar al-‘Asqalani menyebut hal ini bersumber dari riwayat Nabi saw yang 

berbunyi “Innaha rufi‘at” (sesungguhnya malam al-Qadr telah diangkat). 49 

Mereka menafsirkan bahwa malam tersebut tidak akan kembali lagi setelah 

peristiwa awal itu. Namun, pandangan ini hanya dapat diterima apabila 

maksudnya malam pertama turunnya al-Qur’an, bukan meniadakan keberulangan 

Lailat al-Qadr setiap tahun.50 

Sedangkan Mayoritas ulama berpendapat Lailat al-Qadr terjadi setiap 

tahun, menurut mereka, malam itu memang memiliki kemuliaan tersendiri, dan 

kemuliaannya bertambah karena pada malam tersebut al-Qur’an diturunkan. 

Dengan demikian, keberkahan malam al-Qadr bersifat berulang, tidak terbatas 

pada satu waktu di masa lalu.51 

Pendapat mayoritas ini diperkuat oleh dalil-dalil dari al-Qur’an dan hadits. 

Nabi Muhammad saw. secara berulang menganjurkan umatnya untuk mencari 

malam al-Qadr pada sepuluh malam terakhir bulan Ramadan. Hal ini 

menunjukkan bahwa malam tersebut terus terjadi setiap tahun. Selain itu, dalam 

 

48 Ibn Kathīr, Tafsīr al-Qur’ān al-Aẓīm, vol. 8, 442–444 
49 Ibn Ḥajar al-‘Asqalānī, Fatḥ al-Bārī bi Syarḥ Ṣaḥiḥ al-Bukhārī, Vol. 4 (Beirut: Dār al-Ma‘rifah, 
1379 H), 263. 
50 Shihab, Tafsir al-Mishbah, Vol. 15, 543–544 
51 Ibid 



E-ISSN : 2527-631X 

El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 

 

 

 15 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025 

QS. al-Qadr ayat 4 digunakan bentuk kata kerja tatanazzalu al-malā’ikatu (para 

malaikat turun), yang berbentuk mudhāri‘ (menunjukkan waktu kini dan akan 

datang). Penggunaan bentuk ini memberi isyarat turunnya para malaikat pada 

malam al-Qadr berlangsung secara terus-menerus dari tahun ke tahun.52 

Keduanya mufassir sepakat bahwa Lailatul Qadar bukan hanya peristiwa 

sekali terjadi dalam sejarah, kesimpulan tersebut dibangun melalui metode 

ilmiah—baik kritik hadis maupun analisis kebahasaan—yang sama-sama 

menunjukkan bahwa Lailatul Qadar bersifat tahunan. Keduanya menempuh 

pendekatan yang berbeda, Ibnu Katsir menekankan evaluasi sanad dan matan 

hadis, yang merujuk pada riwayat sahabat dan ulama klasik dengan menelaah 

berbagai indikasi waktu terjadinya Lailatul Qadar, sedangkan Quraish Shihab 

menonjolkan argumen bahasa Al-Qur’an, khususnya bentuk kata kerja tatanazzalu 

dalam surah Al-Qadr, sebagai bukti bahwa turunnya para malaikat berlangsung 

berulang setiap tahun dengan menampilkan pendapat minoritas dan mayoritas 

namun pandangan mayoritas ulama lebih kuat baik secara dalil maupun praktik 

keagamaan. 

Dengan demikian, pemikiran kedua tokoh ini menunjukkan bahwa Lailatul 

Qadar merupakan anugerah yang terulang setiap tahun, sementara perbedaan 

metode penafsiran justru memperkaya diskursus keilmuan Islam. 

 

Makna al-Qadr dalam Lailat al-Qadr 

Dalam penjelasan tafsir Al misbah secara filologis, kata al-qadr memiliki 

dua akar makna utama: al-syaraf wa al-‘uẓmah (kemuliaan dan keagungan), serta 

al-taqdīr (penetapan, ketentuan, atau pengukuran). Para tabi‘in seperti Mujāhid, 

Qatādah, dan Ibn Zayd, menafsirkan surat Ad-Dukhān ayat 4: bahwa Allah 

menetapkan urusan makhluk untuk satu tahun mendatang, termasuk rezeki, ajal, 

dan nasib manusia .Sementara itu, makna al-syaraf menjelaskan bahwa malam ini 

 

52 Muḥammad al-Tāhir ibn ‘Āshūr, Al-Tahrīr wa al-Tanwīr, Vol. 30 (Tunis: Dār Tunisiyyah li al-
Nashr, 1984), 415 



E-ISSN : 2527-631X 

El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 

 

 

 16 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025 

dimuliakan bahwa satu malam ibadah lebih baik daripada delapan puluh tiga 

tahun ibadah tanpa Lailatul Qadr.53 

Ungkapan lebih baik dari seribu bulan dalam QS. al-Qadr dipahami 

sebagai penegasan bahwa nilai ibadah pada malam Lailat al-Qadr melampaui 

pahala ibadah selama seribu bulan. Keutamaan ini bukan sekadar simbolik, tetapi 

mengandung makna spiritual dan teologis yang mendalam.54 

Menurut Fakhruddin ar-Rāzī, amal yang tampak sama secara lahiriah 

dapat memiliki nilai yang berbeda. Ia mencontohkan salat berjamaah yang 

pahalanya berlipat, daripada salat sendirian. Dari sini ar-Rāzī menegaskan bahwa 

keutamaan Lailat al-Qadr terletak pada pelipatgandaan pahala, bukan pada 

penggantian kewajiban ibadah. Kesalahan muncul ketika malam ini dianggap 

dapat menggugurkan kewajiban syariat, padahal ia memiliki anugerah nilai pahala 

yang lebih besar.55 

Menurut Muḥammad Rasyīd Riḍā, makna “seribu bulan” dipahami 

sebagai simbol transformasi batin yang lahir dari pencerahan spiritual selama 

Ramaḍān. Ibadah yang ikhlas dan konsisten menumbuhkan ketenangan (wijdān), 

taubat, dan kesadaran eksistensial yang mengubah orientasi hidup seseorang, 

sehingga Lailat al-Qadr dipahami sebagai titik balik moral dan spiritual. 

Meskipun pengalaman ini dapat terjadi kapan saja, peluangnya meningkat pada 

sepuluh malam terakhir dengan dampak yang berlanjut pada perubahan perilaku. 

Dalam kerangka teologi ini, Rasyīd Riḍā—mengikuti ‘Abduh—menafsirkan 

turunnya malaikat bukan hanya sebagai peristiwa metafisik, tetapi juga sebagai 

simbol kemenangan dorongan moral dalam diri manusia, yakni hadirnya ilham 

ilahi yang menguatkan kecenderungan kepada kebaikan.56 

Apabila pandangan ini diterima, maka makna Lailat al-Qadr menjadi 

semakin jelas: ia bukan sekadar malam penuh pahala, melainkan momentum 

transendental ketika seseorang memperoleh pencerahan ruhani yang meneguhkan 

tekad untuk berbuat kebajikan sepanjang hidupnya. Kedamaian yang dirasakan 
 

53 Shihab, Tafsir Al Misbah 
54 Ibid 
55 Fakhr al-Dīn al-Rāzī, Mafātīḥ al-Ghayb (Beirut: Dār Ihyā’ al-Turāth al-‘Arabī, 1999), 32:157 
56 Muhammad Rashīd Riḍā, Tafsīr al-Manār (Cairo: Dār al-Manār, 1947), 30:256. 



E-ISSN : 2527-631X 

El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 

 

 

 17 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025 

setelahnya merupakan tanda tercapainya sakīnah dan bukti bahwa seseorang 

benar-benar telah mendapatkan Lailat al-Qadr—yakni pengalaman spiritual yang 

mengubah arah hidup menuju kedekatan abadi dengan Allah. 

Dalam dimensi kosmik, Ibnu Katsir menegaskan bahwa turunnya Al-

Qur’an pada Lailatul Qadr bukan sekadar peristiwa pewahyuan, melainkan 

momentum keteraturan semesta.dalam ayat ke 4 surat Al qodar menjelaskan 

sebagai turunnya para malaikat bersama Jibril untuk membawa ketetapan Allah 

bagi makhluk-Nya. Para malaikat ini berperan sebagai wasīlah (perantara) antara 

kehendak Allah dan realitas duniawi, sehingga malam ini merepresentasikan 

tanzīl al-amr al-ilāhī — penurunan perintah Ilahi dalam tatanan kosmos.57 

Dalam dimensi spiritual, Lailatul Qadr merupakan malam di mana 

manusia diberi kesempatan untuk menembus batas waktu dan ruang melalui 

ibadah, doa, dan dzikir. Ibnu Katsir mengutip hadis sahih dari Abū 

Hurairah:“Barangsiapa yang menghidupkan Lailatul Qadr dengan iman dan 

mengharap pahala, niscaya diampuni dosa-dosanya yang telah lalu”.58 

Hadis ini memperlihatkan korelasi antara iman (keyakinan) dan ampunan 

(rahmat), yang dalam perspektif teologis menunjukkan sifat Allah sebagai al-

Ghafūr al-Raḥīm yang membuka ruang rekonsiliasi antara manusia dan 

Penciptanya. 

Selain itu, Ibnu Katsir juga mengutip riwayat dari Ibn ‘Abbās bahwa 

malam tersebut memiliki tanda-tanda empiris — tidak panas dan tidak dingin, 

serta matahari terbit dengan cahaya lembut — yang menunjukkan keseimbangan 

kosmik.59  Artinya, harmoni antara makhluk dan alam menjadi refleksi dari 

kehendak Allah pada malam tersebut. 

Secara teologis, Lailatul Qadr menghadirkan dialektika antara dua prinsip 

utama dalam akidah Islam: al-qaā wa al-qadar (takdir Allah) dan ikhtiyār al-insān 

(kebebasan manusia dalam beramal). Menurut Ibnu Katsir, meskipun pada malam 

itu segala urusan ditetapkan, manusia tetap diperintahkan untuk berusaha, berdoa, 

 

57 Ibn Kathīr, Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm, vol. 8 442–448 
58 Al-Bukhārī, Ṣaḥiḥ al-Bukhārī, no. 2014; Muslim, Ṣaḥiḥ Muslim, no. 760. 
59 Ibn Kathīr, Tafsīr al-Qur’ān al-‘AẒīm, 8:445; al-Nasā’ī, Sunan al-Nasā’ī, 5:166. 



E-ISSN : 2527-631X 

El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 

 

 

 18 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025 

dan beribadah agar mendapatkan rahmat Allah. Dalam kerangka teologi Asy‘ari 

yang dianut Ibnu Katsir, penetapan takdir tidak meniadakan tanggung jawab 

moral manusia.60 Justru, Lailatul Qadr menjadi ruang aktualisasi kasb (perolehan 

amal) manusia di hadapan ketentuan ilahi. Malam ini menjadi momen di mana al-

amr al-ilāhī (keputusan Allah) berinteraksi dengan al-‘amal al-insānī (usaha 

manusia). 

Sehingga Dari perspektif Ibnu Katsir, Lailatul Qadr adalah manifestasi 

langsung dari hubungan antara Tuhan dan manusia yang  mengandung dua 

hakikat utama yaitu Ketetapan Ilahi (al-taqdīr) ketika Allah menulis dan 

menurunkan segala urusan tahunan makhluk-Nya dan Kemuliaan Spiritual (al-

syaraf) malam yang menjadi ladang rahmat, ampunan, dan kedekatan dengan 

Allah melalui ibadah. Keduanya berpadu dalam kesatuan kosmoteologis yang 

menjadikan Lailatul Qadr sebagai “malam keputusan yang dimuliakan” (laylat al-

qaā’ al-musyarrifah), malam ini adalah titik temu antara hukum langit dan amal 

bumi, antara takdir dan doa, antara ilmu Allah dan ikhtiar manusia. Dengan 

demikian, Lailatul Qadr bukan hanya peristiwa spiritual, tetapi juga fondasi 

teologis bagi relasi eksistensial antara hamba dan Tuhannya. 

 

Apa makna ruh?  

Shihab Dalam penafsiran terhadap ayat tanazzal al-malā’ikatu wa ar-rūḥu 

fīhā, mayoritas ulama memahami istilah ar-Rūḥ sebagai malaikat Jibrīl. 

Penyebutan Jibrīl secara tersendiri di antara para malaikat menunjukkan 

kedudukannya yang istimewa dan keutamaannya di sisi Allah dibandingkan 

dengan malaikat-malaikat lainnya. 61  Sementara itu, ‘Allāmah al-Ṭabāṭabā’ī 

memberikan pendekatan semantik yang berbeda. Ia menafsirkan istilah ar-Rūḥ 

dalam ayat tersebut serupa dengan makna ar-Rūḥ pada QS. al-Isrā’ [17]: 

Menurutnya ar-Rūḥ dalam kedua konteks tersebut mengacu pada realitas metafisis 

yang bersumber langsung dari perintah Allah (amr rabbī), yang hakikatnya berada 

 

60 Javad Fakhkhar Toosi, “The Ash‘ari Theological School and the Authority of Human Reason in 
Ethics,” Journal of Islamic Ethics 3, no. 1–2 (2019): 117-121. 
61 Shihab, Tafsir Al Misbah. 



E-ISSN : 2527-631X 

El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 

 

 

 19 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025 

di luar jangkauan pengetahuan manusia.62 Dengan demikian, penggunaan istilah 

ini dalam Surah al-Qadr bukan sekadar menunjuk pada sosok malaikat tertentu, 

tetapi juga menegaskan dimensi ketuhanan yang mengiringi turunnya al-Qadr, 

yakni kehadiran unsur ilahiah yang membawa kedamaian dan ketenangan dalam 

peristiwa itu. 

Sedangkan Ibnu Katsir mengandalkan riwayat sahabat dan tabi‘in yang 

menggambarkan turunnya malaikat bersama berkah dan rahmat pada malam 

Lailatul Qadr. Ia mencatat dua arus tafsir mengenai makna al-rūh: pertama, 

pembacaan personifikatif yang memahaminya sebagai Jibril, pemimpin para 

malaikat dalam proses tanzīl; kedua, pembacaan kategoris yang menafsirkannya 

sebagai jenis malaikat tersendiri dengan tugas khusus. Dengan menghimpun 

kedua pendapat tanpa menentukan pilihan final, Ibnu Katsir menunjukkan 

pendekatan tafsir berbasis riwayat yang memadukan berbagai sanad dan varian 

penafsiran sahih dalam tradisi klasik.63 

Perbedaan penafsiran terhadap makna rūh berimplikasi langsung pada 

dimensi teologis dan ritual Lailatul Qadr. Jika rūh dipahami sebagai Jibril, maka 

malam Lailatul Qadr tampil sebagai peristiwa teofanik—yakni komunikasi 

langsung antara langit dan bumi yang dipimpin oleh figur wahyu utama. Malam 

tersebut menjadi titik kulminatif pewahyuan dan penetapan amr (keputusan 

ilahi).64 Sebaliknya, jika rūh dimaknai sebagai kategori malaikat, maka fokus 

beralih pada pluralitas fungsi ilahi. Lailatul Qadr dipahami sebagai momen 

kosmik ketika berbagai malaikat turun untuk melaksanakan tugas penetapan 

takdir, penyampaian rahmat, dan penebaran salām (kedamaian) hingga terbit 

fajar.65 

Dari telaah diatas , dapat disimpulkan bahwa istilah al-rūh memiliki dua 

horizon makna yang berbeda . Secara dominan, Ibnu Katsir memaknai rūh sebagai 

 

62 Muḥammad Ḥusayn al-Ṭabāṭabā’ī, Al-Mīzān fī Tafsīr al-Qur’ān (Beirut: Mu’assasah al-A‘lamī 
li al-Maṭbū‘āt, 1997), 20:337–339.  
63 Ibn Kathīr, Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm, vol 8 443 
64 Jalal al-Dīn al-Suyūṭī, al-Durr al-Manthūr fī al-Tafsīr bi al-Ma’thūr (Beirut: Dār al-Fikr, 2000), 
8: 584. 
65 Muhammad Rashīd Ridā, Tafsīr al-Manār, Juz 30 (Kairo: al-Hay’ah al-Misriyyah, 1990), 365–
368 



E-ISSN : 2527-631X 

El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 

 

 

 20 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025 

Jibril, namun tetap membuka ruang bagi interpretasi alternatif yang memandang 

rūh sebagai jenis malaikat tertentu.  

 

Makna al-Fajr dalam Konteks Lailat al-Qadr 

Menurut Ibnu Katsir, Lailatul Qadr berlangsung hingga terbitnya fajar, 

ketika para malaikat berhenti menyampaikan salam kepada manusia.66 Secara 

analitis, penegasan batas waktu ini menunjukkan struktur temporal yang jelas 

dalam teologi malam tersebut: rahmat ilahi hadir dalam rentang tertentu dan 

berakhir selaras dengan tanda alamiah datangnya cahaya subuh. Karena itu, al-fajr 

tidak hanya berfungsi sebagai penanda astronomis, melainkan juga batas sakral-

profan yang memisahkan malam penuh keberkahan dari kehidupan duniawi. 

Fajar dalam tafsir Ibnu Katsir sekaligus menjadi simbol pencerahan 

ruhani.67  Terbitnya cahaya pagi,68  yang dalam literatur sufi disebut sebagai 

tajallī, menggambarkan kemenangan spiritual bagi mereka yang beribadah 

sepanjang malam. 69  Spekulasi spiritualnya simbol cahaya ini menunjukkan 

bahwa fenomena kosmik dan fenomena rohani saling bersesuaian, menjadikan 

fajar bukan sekadar akhir malam tetapi juga puncak penyempurnaan rahmat. 

Dengan demikian, manusia memasuki kembali rutinitas duniawi dengan 

membawa berkah Lailatul Qadr. 

Sedangkan Quraish Shihab menggunakan pendangan yang berbeda, 

mayoritas memahami al-fajr sebagai fajar fisik (fajr sādiq) yang menjadi batas 

final turunnya rahmat pada malam tersebut.70 Namun Ibn ‘Arabī memberi makna 

esoteris (Spiritual): fajar adalah simbol kebangkitan spiritual hingga tercapainya 

kesadaran tertinggi.71 Penulis berpendapat perbedaan ini memperlihatkan dua 

 

66 Ibn Kathīr, Tafsīr al-Qur’ān al-Aẓīm, vol. 8 hal 445 
67 Ibid  

68 Qomarus Zaman, “Terbit Fajar dan Waktu Subuh,” Mahakim: Journal of Islamic Family Law 2, 
no. 1 (2018): hlm37-40 
69 Annemarie Schimmel, Mystical Dimensions of Islam (Chapel Hill: University of North Carolina 
Press, 1975) hal 4 
70 Shihab, Tafsir Al Misbah, 432 
71 Muhammad Basri and Zikri Darussamin, “The Spiritual Philosophy of Ibn al-‘Arabi: Between 
the Exoteric and Esoteric Dimension,” Fuaduna: Jurnal Kajian Keagamaan dan Kemasyarakatan 
4, no. 1 (2023): 56-58 



E-ISSN : 2527-631X 

El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 

 

 

 21 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025 

pendekatan hermeneutis—literal dan sufistik—yang sama-sama menyingkap 

kedalaman makna al-fajr: sebagai penanda waktu konkret sekaligus metafora 

perjalanan menuju keselamatan rohani. 

 

Teologi Ibnu Katsir: Kosmis dan Historikal 

Ibnu Katsir memahami nuzul al-Qur'an melalui teologi kosmis 

berdimensi dua. Perspektif ini dibangun dasar riwayat sahabat Ibn 'Abbās yang 

menegaskan bahwa Al-Qur'an mengalami dua tahap penurunan yang 

berbeda.Pertama, tahap kosmis: Al-Qur'an diturunkan secara sekaligus dari al-

Lauh al-Mahfūz (Luh Terpelihara) ke Baitul 'Izzah di langit dunia pada malam 

Lailatul Qadar. Kedua, tahap historis-kontekstual: Implikasi teologis dari 

pemahaman Ibnu Katsir adalah nuzul al-Qur'an manifestasi dari sifat ilahi yang 

sekaligus transcendent (melampaui) dan immanent (hadir dalam ciptaan).72 Allah 

yang Maha Tinggi tetap mempertahankan kesempurnaan firman-Nya di alam 

keabadian, sambil pada saat yang sama menunjukkan kasih sayang-Nya dengan 

menurunkan firman itu dalam bahasa yang dapat dipahami manusia di waktu yang 

tepat.73 

Teologi nuzul Ibnu Katsir mengungkapkan pemahaman tentang Tuhan 

yang sekaligus jauh dan dekat, transcendent dan immanent. Allah Maha 

Tinggi, dan firman-Nya tersimpan dalam kesempurnaan di alam keabadian (al-

Lauh al-Mahfūz). Namun, pada saat yang sama, Allah adalah Tuhan yang peduli 

dan berbelas kasih, yang bersedia menurunkan firman-Nya dalam bahasa manusia 

untuk membimbing hamba-Nya.74 

Inilah yang disebut sebagai paradoks teologis yang produktif: Tuhan 

bukan hanya yang terpisah dan transcendent, tetapi juga yang berbicara, 

berkomunikasi, dan hadir dalam dunia manusia. Nuzul al-Qur'an adalah bukti 

 

72 Ibn Kathīr, Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm, vol. 8 hal 445 
73 Ainayaa Nur Fadhillah dan Anisa Maulidya, “Al-Qur’an sebagai Manifestasi Wahyu Ilahi: 
Esensi, Makna, dan Implementasinya,” Jurnal Studi Ilmu Alquran dan Tafsir 1, no. 2 (2025): 1–
11. 
74 Bagher Ghobary Bonab, Maureen Miner, dan Marie-Therese Proctor, “Attachment to God in 
Islamic Spirituality,” Journal of Muslim Mental Health 7, no. 2 (2013) 



E-ISSN : 2527-631X 

El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 

 

 

 22 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025 

nyata dari paradoks ini. Ia menunjukkan bagaimana yang ilahi memasuki yang 

temporal, yang abadi berbicara kepada yang terbatas waktu, dan yang sempurna 

menyesuaikan diri dengan keterbatasan akal manusia.75 

Ayat “min kulli amr” berupa turunnya para “Ruh” yaitu malaikat jibril 

sebagai perantara melaksanakan seluruh urusan yang telah ditetapkan Allah pada 

tahun itu, mencakup umur, rezeki, dan takdir tahunan bagi seluruh makhluk, 

Konsep “amr” merepresentasikan dimensi vertikal berupa ketetapan Allah yang 

diturunkan melalui malaikat dan dijalankan secara kosmik.76 

Proses lailatu qodar menegaskan keteraturan, kebijaksanaan, dan peran 

malaikat sebagai eksekutor keputusan ilahi. Dengan demikian, peristiwa Lailatul 

Qadr menjadi simbol sinkronisasi antara dunia transenden (kehendak Allah) dan 

dunia imanen (realitas kehidupan manusia). 

 

Teologi Quraish Shihab: Hermeneutis dan Kontekstual 

Quraish Shihab menghadirkan pendekatan yang lebih berhati-hati secara 

epistemologis, namun fleksibel secara teologis. Shihab membedakan antara dua 

istilah Arab yang berbeda: anzalna dan nazzalna Namun, tidak menerima 

kesimpulan definitif dari perbedaan terminologi ini. pandangan Shihab 

mengandung asumsi teologis yang penting: Al-Qur'an bersifat qadim (abadi, telah 

ada sebelum waktu dan tempat), namun "nampak" dan "dikenal" ketika 

disampaikan kepada Nabi Muhammad. Ini adalah teologi yang lebih menekankan 

aspek epistemologis (cara pengetahuan) daripada aspek ontologis (cara 

keberadaan). Dengan demikian, fokus Shihab terletak pada bagaimana wahyu 

menjadi nyata dan dapat diakses oleh manusia, bukan pada statuts metafisik Al-

Qur'an di alam keabadian.77 

 

75 M. Zakyi Ibrahim, “Models of Communication in the Qur’an: Divine–Human Interaction,” 
American Journal of Islamic Social Sciences 22, no. 1 (2005) 
76 C L Chasanah, Pradika, dan Zulkipli, “Makna Term Malaikat dalam Al-Qur’an Perspektif 
Semantik Toshihiko Izutsu,” Harmoni Qurani 5, no. 2 (2024) 
77 Marito Hasibuan, “Interpretasi Term Nuzul, Inzal dan Tanzil dalam Pewahyuan Menurut Al-
Qur’an,” Al-Fawatih: Jurnal Kajian Al-Qur'an dan Hadis vol 4, no2. (2023) 



E-ISSN : 2527-631X 

El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 

 

 

 23 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025 

Quraish Shihab memahami Lailatul Qadar sebagai peristiwa yang 

memiliki dimensi kemanusiaan yang luas dan penuh renungan. Menurutnya, 

malam tersebut adalah saat Allah menetapkan berbagai urusan makhluk untuk 

satu tahun ke depan, sebagaimana dijelaskan dalam QS ad-Dukhan. Keagungan 

malam itu juga ditegaskan dengan turunnya Al-Qur’an — wahyu termulia yang 

diberikan kepada Nabi yang paling mulia. Melalui pendekatan sastra, budaya, dan 

konteks sosial, ia menekankan bahwa Lailatul Qadar merupakan momentum 

spiritual yang relevan sepanjang masa, dengan keistimewaan yang bersifat 

universal dan berulang setiap tahun, bukan hanya terikat pada satu peristiwa 

historis tertentu.78 

Pemaknaan ruh menggunakan pendekatan yang lebih semantik-metafisik. 

Ia tidak membatasi ruh pada satu figur malaikat tertentu, tetapi merujuk pada 

hakikat metafisis yang bersumber langsung dari perintah Allah penggunaan kata 

ruh dalam Surah al-Qadr menandakan kehadiran unsur ilahiah dan realitas 

spiritual yang melampaui pengetahuan manusia, bukan sekadar menyebutkan satu 

makhluk langit. di mana lebih banyak malaikat (termasuk ruh) memenuhi bumi 

karena limpahan berkahnya.79 Juga memandang malam Lailatul Qadr sebagai 

waktu penetapan dan pengaturan, di mana Allah menetapkan segala keputusan, 

takdir, dan “strategi” hidup bagi makhluk sepanjang tahun dengan merujuk Kata 

“amr” pada seluruh urusan yang telah ditentukan dengan penuh kebijaksanaan. 

Teologi yang dibangun menekankan aspek kasih sayang Ilahi, ketenangan 

batin, serta keterlibatan Allah dalam seluruh dinamika kehidupan manusia. 

Lailatul Qadr dipahami sebagai saat penataan kosmik yang dipenuhi rahmat, 

sekaligus momen pencerahan rohani dan sumber harapan hidup bagi siapa pun 

yang mendapatkannya.80 

 

 

78 Shihab, Tafsir Al Misbah, 432 
79 Muhammad Hasbi, “Konsep Jiwa dan Pengaruhnya dalam Kepribadian Manusia (Studi atas 
Tafsīr al-Mishbāh Karya Quraish Shihab),” Jurnal ilmu alquran dan hadist Vol 17 no,1, Januari 
(2016) 
80 Ainayaa Nur Fadhillah dan Anisa Maulidya, “Al-Qur’an sebagai Manifestasi Wahyu Ilahi: 
Esensi, Makna, dan Implementasinya,” Jurnal Studi Ilmu Alquran dan Tafsir 1, no. 2 (2025): 1–
11. 



E-ISSN : 2527-631X 

El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 

 

 

 24 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025 

Aspek spiritual  

Menurut Ibnu Katsir, konsep “turun” (nuzul) dalam Al-Qur’an bukan 

sekadar perpindahan fisik atau simbolik, tetapi sebuah peristiwa kosmis yang 

membuka jalur komunikasi antara alam ilahi dan dunia manusia. Lailatul Qadar 

dipahami sebagai gerbang awal ketika wahyu mulai menerangi hati manusia, 

sehingga spiritualitas nuzul berpusat pada rahmat Allah yang aktif berkomunikasi 

melalui bahasa yang dapat dijangkau manusia, inilah bentuk kasih sayang 

tertinggi, yang mengubah keterbatasan manusia dalam mengenal Tuhan menjadi 

kedekatan melalui wahyu.81 

Implikasi spiritual terpenting bahwa nuzul al-Qur'an bukan peristiwa yang 

berdiri sendiri, tetapi merupakan puncak dari harmoni kosmis. Dengan pemilihan 

waktu, rosul dan petunjuk terbaik merupakan ekspresi dari kesempurnaan dan 

hikmat ilahi (al-hikma): setiap aspek dari proses wahyu dipilih dengan penuh 

kesengajaan untuk mencerminkan kemuliaan Allah dan  dengan menyajikan ciri-

ciri spiritual Lailatul Qadar yaitu Malam penuh ketenangan, langit cerah, tidak 

panas dan tidak dingin, dan matahari terbit dengan cahaya lembut.82 

Nilai spiritual Lailatul Qadar terletak pada kualitas pahala dan 

kemuliaannya, bukan pengganti kewajiban syariat. Malam ini memicu semangat 

ibadah dan pencerahan spiritual, simbol kesinambungan wahyu dan kasih sayang 

Allah secara transhistoris. Keutamaannya menjadi tanda keterulangan rahmat 

Allah setiap tahun bagi umat yang bersungguh-sungguh dalam beribadah selama 

sepuluh malam terakhir Ramadan.83 

Dalam pandangan Ibnu Katsir, spiritualitas Lailatul Qadr menyingkap 

hubungan mendalam antara manusia, malaikat, dan Tuhan, di mana “salam” 

dipahami bukan sekadar doa, tetapi kondisi batin penuh ketenangan, rahmat, dan 

keselamatan universal. Ia mengaitkan terbitnya al-fajr dengan konsep tajallī, yaitu 

momen ketika cahaya ilahi bertemu cahaya duniawi; pada penghujung malam itu 

para ‘ārifūn merasakan ledakan ketakwaan dan kedekatan tertinggi kepada Allah. 
 

81
 Ibn Kathīr, Tafsīr al-Qur’ān al-Aẓīm, vol. 8 hal 442 

82 Ibid 
83 Aas Asari, “Analisis Sanad dan Matan Hadis tentang Keutamaan Bulan Ramadan 
(Dibelenggunya Setan-Setan),” Diyā’ al-Afkār 5, no. 2 (2017): hal 14-16 



E-ISSN : 2527-631X 

El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 

 

 

 25 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025 

Fajar juga menjadi puncak dari seluruh amal malam—salat, dzikir, doa, dan 

tilawah—yang menghasilkan kesempurnaan spiritual, sementara berkah Lailatul 

Qadr tetap melekat dalam jiwa sepanjang tahun.84 

 

Shihab: Spiritualitas dan Relevansi Kontekstual 

 Quraish Shihab mengembangkan dimensi spiritual yang lebih 

menekankan pada keterlibatan aktif komunitas umat dalam menerima dan 

memahami wahyu. Pendekatan Shihab tidak mengasingkan spiritualitas ke dalam 

kategori metafisik yang terpisah dari kehidupan sehari-hari. Sebaliknya, 

spiritualitas bagi Shihab adalah tentang bagaimana wahyu menjadi hidup dan 

relevan dalam konteks spesifik masyarakat Muslim.85 

Shihab mencatat dengan hati-hati bahwa "tidak ada keterangan pasti 

apakah al-Qur'an diturunkan pada awal, pertengahan, atau akhir malam." 

Pernyataan ini mengandung implikasi spiritual yang mendalam bahwa spiritualitas 

tidak bergantung pada detail historis yang tidak dapat diverifikasi dengan pasti, 

melainkan pada hakikat transformatif dari wahyu itu sendiri. Dengan pendekatan 

ini membuka ruang bagi spiritualitas yang lebih inklusif dan fleksibel. Umat 

Muslim dari berbagai generasi dan konteks dapat merasakan kehadiran spiritual 

Al-Qur'an tanpa perlu menyelesaikan perdebatan historikal yang mungkin tidak 

akan pernah final. Spiritualitas adalah tentang pengalaman koneksi dengan wahyu 

di sini dan sekarang, bukan tentang rekonstruksi sempurna dari peristiwa di masa 

lampau.86 

Epistemologinya mencerminkan kepedulian terhadap relevansi 

kontemporer. Dengan menolak untuk membuat klaim historis yang definitif 

tentang waktu eksak penurunan Al-Qur'an, hal ini membuka ruang bagi 

spiritualitas yang tidak tergantung pada resolusi dari perdebatan historikal 

sehingga memungkinkan umat Muslim kontemporer untuk terhubung dengan 

 

84
 Annemarie Schimmel, Mystical Dimensions of Islam, hal 4-20 

85 Shihab, Tafsir Al Misbah, 432 
86 Ibid 



E-ISSN : 2527-631X 

El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 

 

 

 26 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025 

spiritualitas Al-Qur'an tanpa perlu menyelesaikan tantangan-tantangan 

epistemologis yang mungkin melampaui kapasitas pengetahuan mereka.87 

Tanda spiritual utama bagi orang yang mendapat Lailatul Qadar adalah 

ketenangan, kedamaian hati, terpacu untuk bertindak baik, dan mampu menjaga 

kestabilan jiwa baik secara aktif maupun pasif. Turunnya malaikat sebagai 

dorongan moral internal untuk berbuat kebaikan yang menggerakkan kebajikan di 

hati manusia. Melalui pengalaman spiritual Lailatul Qadar menandai transformasi 

batin dan orientasi hidup menuju kedekatan abadi dengan Allah. sebagai 

momentum transendental untuk mengubah arah hidup dan memperoleh sakinah.88 

Awal dari kesadaran spiritual terjadi waktu Fajar terbit hingga waktu yang 

terus berkelanjutan. Mereka yang menemui Lailat al-Qadr akan membawa 

pencerahan (fajr rohani) ke dalam kehidupan sehari-hari mereka, menghadapi 

tantangan dunia dengan ketenangan dan kedamaian batin yang tak tergoyahkan. 

Spiritualitas terus berkembang bahkan setelah fajar terbit sehingga Fajar menjadi 

simbol dimulainya fase baru dalam perjalanan spiritual yang membawa kesadaran 

ke dalam rutinitas kehidupan duniawi.89 

 

Kesimpulan 

Kajian komparatif terhadap penafsiran Surah al-Qadr menurut Ibnu Katsir 

dan M. Quraish Shihab mengungkap perbedaan mendasar fondasi penekanan 

masing-masing: Ibnu Katsir lebih menegaskan dimensi kosmis dan historikal dari 

wahyu, dengan menyoroti hubungan antara aspek transenden dan imanen Allah 

yang hadir melalui nuzul al-Qur’an sebagai momen komunikasi harmoni ilahi 

antara alam abadi dan dunia manusia, sementara Quraish Shihab mengedepankan 

pendekatan hermeneutis dan kontekstual, menempatkan pengalaman spiritual 

komuniti serta relevansi transformatif wahyu dalam kehidupan umat, dengan 

 

87
 M Abdullah, Moh. Muzakka, R.S. Rukayah, dan O .Y. Pamungkas, “Challenges of Spiritual 

Cosmology: Symbolism in Esoteric Texts in Indonesia,” Jurnal of posthumanism 5, no. 2 (2025) 
88 Khairul Khalqi, “Nilai-Nilai Utama Karakter Spiritual Keagamaan dan Integritas dalam Kisah 
Al-Qur’an,” Falasifa 10, no. 2 (2019): 162. 
89 Nurul Qomariyyah dan Ahmad Saifuddin, “Tarīqa Followers and Inner Peace: A 
Phenomenological Study of Naqshbandiyya-Khālidiyya Order in Indonesia,” Teosofia vol 11, no. 
1 (2022) 



E-ISSN : 2527-631X 

El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 

 

 

 27 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025 

fokus pada makna serta pencerahan yang bisa dirasakan di setiap generasi tanpa 

terjebak perdebatan historis, sehingga spiritualitas Al-Qur’an menjadi plural dan 

dinamis, memotivasi kebajikan serta ketenangan jiwa di tengah tantangan 

kehidupan kontemporer.  

Penelitian ini berkontribusi dalam pengembangan metodologi studi Al-

Qur'an melalui pendekatan tafsir perbandingan yang inovatif. Dengan memadukan 

penafsiran klasik Ibnu Katsir yang berbasis teks dan penafsiran kontemporer 

Quraish Shihab yang kontekstual, penelitian ini berhasil menciptakan model 

integratif yang menjembatani tradisi dan modernitas. Kontribusi utamanya 

terletak pada kemampuan penelitian ini dalam menunjukkan bahwa kedua 

pendekatan yang berbeda tersebut justru saling melengkapi, dimana tafsir klasik 

menjaga keotentikan makna teologis sementara tafsir modern memperluas 

relevansinya dengan tantangan kekinian. Temuan ini menjadi landasan penting 

bagi pengembangan studi Al-Qur'an di Indonesia yang tetap berpijak pada 

khazanah klasik namun responsif terhadap perkembangan zaman. 

Sebagai sebuah penelitian, kajian ini memiliki keterbatasan. Pertama, 

sumber yang terbatas pada dua karya tafsir utama tanpa melibatkan mufasir lain 

yang mungkin memberikan perspektif tambahan. Kedua, analisis linguistik 

terhadap istilah-istilah kunci seperti al-qadr, amr, dan salām masih dapat 

diperdalam dengan pendekatan semantik yang lebih komprehensif. Ketiga, 

konteks historis-intellectual kedua mufasir belum dieksplorasi secara mendalam, 

padahal faktor sosial-intelektual sangat memengaruhi konstruksi penafsiran. 

 

Saran 

Berdasarkan hasil penelitian ini, disarankan agar kajian tafsir komparatif 

selanjutnya tidak hanya membandingkan dua mufasir, tetapi juga melibatkan 

karya-karya mufasir lain dari berbagai latar belakang mazhab, wilayah, dan 

periode waktu guna memperkaya perspektif penafsiran Surah al-Qadr maupun 

surah lainnya. Penelitian lanjutan juga perlu memperdalam analisis linguistik, 



E-ISSN : 2527-631X 

El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 

 

 

 28 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025 

khususnya melalui pendekatan semantik-istoris terhadap istilah kunci seperti al-

qadr, amr, dan salām agar diperoleh pemahaman yang lebih komprehensif. 

Selain itu, studi ke depan sebaiknya mengeksplorasi konteks sosial, 

politik, dan intelektual yang melatarbelakangi pemikiran para mufasir, sehingga 

hubungan antara teks, konteks, dan konstruksi makna dapat dipahami secara lebih 

utuh. Secara praktis, hasil penelitian ini diharapkan dapat dimanfaatkan sebagai 

rujukan dalam pengembangan kurikulum studi Al-Qur’an di perguruan tinggi 

serta sebagai bahan dakwah yang menekankan integrasi antara kedalaman 

spiritual dan relevansi sosial Al-Qur’an dalam kehidupan masyarakat 

kontemporer. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Adrian, Umi Nurhayati, dan Novi Andriani. 2023. “Urgensi Asbāb an-Nuzūl 
sebagai Langkah Awal untuk Menafsirkan al-Qur’an.” Indo-Matchedu 
Intellectual Journal 4, no. 2 (Oktober). 

Al-Asari, Aas. 2017. “Analisis Sanad dan Matan Hadis tentang Keutamaan Bulan 
 Ramadan (Dibelenggunya Setan-Setan).” Diyā’ al-Afkār 5, no. 2. 

Al-Bukhārī, Muḥammad Ibn Ismā‘īl. Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Beirut: Dār Ibn Kathīr, 
 n.d. 

Al-Dhahabī, Muḥammad Ḥusayn. 2003. Al-Tafsīr wa al-Mufassirūn. Vol. 1. Cairo: 
 Maktabah Wahbah. 

Al-Fajir, M. 2021. “Corak Tafsir Naqli dalam Tafsir Ibnu Katsir.” Jurnal Studi Al-
 Qur’an. 

Al-Nasā’ī, Aḥmad ibn Shu‘ayb. Sunan al-Nasā’ī. Beirut: Dār al-Kutub al-
 ‘Ilmiyyah, n.d. 

Al-Rāzī, Fakhr al-Dīn. 1999. Mafātīḥ al-Ghayb. Beirut: Dār Iḥyā’ al-Turāth al-
 ‘Arabī. 

Al-Suyūṭī, Jalāl al-Dīn. 2000. Al-Durr al-Manthūr fī al-Tafsīr bi al-Ma’thūr. 
 Beirut: Dār al-Fikr. 

Al-Ṭabarī, Muḥammad ibn Jarīr. 2000. Jāmi‘ al-Bayān ‘an Ta’wīl Āy al-Qur’ān. 
 Beirut: Mu’assasat al-Risālah. 



E-ISSN : 2527-631X 

El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 

 

 

 29 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025 

Al-Tabātabā’ī, Muḥammad Ḥusayn. 1997. Al-Mīzān fī Tafsīr al-Qur’ān. Beirut: 
 Mu’assasah al-A‘lamī li al-Maṭbū‘āt. 

Amnesti, F., dan M. Albab. 2022. “Imlāq dalam Perspektif Ibnu Katsir dan 
 Quraish Shihab.” Jurnal Al-Bayan. 

Asy‘ath, Abū Dāwūd Sulaymān Ibn al-. Sunan Abī Dāwūd. Beirut: Dār al-Risālah 
 al-‘Ālamiyyah, n.d. 

Baidan, Nasaruddin. 2011. Metode Penafsiran Al-Qur’an. Yogyakarta: Pustaka 
 Setia. 

Bonab, Bagher Ghobary, Maureen Miner, dan Marie-Therese Proctor. 2013. 
 “Attachment to God in Islamic Spirituality.” Journal of Muslim Mental 
 Health 7, no. 2. 

Buntoro, G., dan Riswanto. 2022. “Konsep Kepemimpinan dalam Tafsir Ibnu 
 Katsir.” Jurnal Kepemimpinan Islam. 

Chasanah, C. L., Pradika, dan Zulkipli. 2024. “Makna Term Malaikat dalam Al-
 Qur’an Perspektif Semantik Toshihiko Izutsu.” Harmoni Qurani 5, no. 2. 

Fadhillah, Ainayaa Nur, dan Anisa Maulidya. 2025. “Al-Qur’an sebagai 
 Manifestasi Wahyu Ilahi: Esensi, Makna, dan Implementasinya.” Jurnal 
 Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 1, no. 2. 

Fakhkhar Toosi, Javad. 2019. “The Ash‘ari Theological School and the Authority 
 of Human Reason in Ethics.” Journal of Islamic Ethics 3, no. 1–2. 

Hasbi, Muhammad. 2016. “Konsep Jiwa dan Pengaruhnya dalam Kepribadian  
 Manusia (Studi atas Tafsīr al-Mishbāh Karya Quraish Shihab).” Jurnal 
 Ilmu Al-Qur’an dan Hadis 17, no. 1. 

Hasibuan, Marito. 2023. “Interpretasi Term Nuzul, Inzal, dan Tanzil dalam 
 Pewahyuan Menurut Al-Qur’an.” Al-Fawatih: Jurnal Kajian Al-Qur’an 
 dan Hadis 4, no. 2. 

Hendri, J. 2021. “Ibn Katsir (Telaah Tafsir al-Qur’an al-‘Aẓīm).” Nuansa: Jurnal 
 Kajian Islam. 

Ibn ‘Āshūr, Muḥammad al-Ṭāhir. 1984. Al-Taḥrīr wa al-Tanwīr. Vol. 30. Tunis: 
 Dār Tunisiyyah li al-Nashr. 

Ibn Ḥajar al-‘Asqalānī. 1379 H. Fatḥ al-Bārī bi Sharḥ Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Vol. 4. 
 Beirut: Dār al-Ma‘rifah. 



E-ISSN : 2527-631X 

El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 

 

 

 30 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025 

Ibn Kathīr, Ismā‘īl ibn ‘Umar. 1998. Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm. Vol. 1. Beirut: 
 Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 
———. n.d. Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm. Beirut: Dār al-Fikr. 
———. 1957. Faḍā’il al-Qur’ān. Edited by Aḥmad Muḥammad Shākir. Cairo: 
 Dār al-Ma‘ārif. 

Lorens, Victor, et al. 2024. “Analisis Penafsiran Quraish Shihab atas Surah al-
 ‘Alaq dalam Tafsir al-Mishbah.” Jurnal Ilmu Al-Qur’an. 

Muslim ibn al-Ḥajjāj. Ṣaḥīḥ Muslim. Beirut: Dār Iḥyā’ al-Turāth al-‘Arabī, n.d. 

Muhyin, N. F., dan Ridlwan Nasir. 2023. “Metode Penafsiran Ibn Katsir dalam 
 Tafsir al-Qur’an al-‘Aẓīm.” Al-Tadabbur: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan 
Tafsir  8, no. 1. 

Pew Research Center. 2020. The Global God Divide. Washington, DC: Pew 
 Research Center. 

Purwaningrum, Dewi, dan Hafid Nur Muhammad. 2022. “Corak Adabi Ijtima‘i 
 dalam Kajian Tafsir Indonesia.” Al-Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan 
 Tafsir 2, no. 1. 

Rahmawati, D., dan M. Firmansyah. 2020. “Hubungan Religiusitas dan 
 Kesejahteraan Spiritual Mahasiswa.” Jurnal Psikologi Islam. 

Ridā, Muḥammad Rashīd. 1947. Tafsīr al-Manār. Cairo: Dār al-Manār. 
———. 1990. Tafsīr al-Manār. Juz 30. Cairo: al-Hay’ah al-Miṣriyyah. 

Schimmel, Annemarie. 1975. Mystical Dimensions of Islam. Chapel Hill: 
 University of North Carolina Press. 

Setiawan, Rahmadi Agus. 2023. “Corak Penafsiran Muhammad Quraish Shihab 
 dalam Tafsir al-Mishbah.” Mushaf: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadis 3, 
 no. 1. 

Shihab, M. Quraish. 1996. Wawasan al-Qur’an. Bandung: Mizan. 
———. 1999. Membumikan Al-Qur’an. Bandung: Mizan. 
———. 2000–2006. Tafsīr al-Mishbāh. Jakarta: Lentera Hati. 
———. 2013. Lentera Al-Qur’an: Kaidah Tafsir. Jakarta: Lentera Hati. 

Suharyat, Yayat, dan Siti Asiah. “Metodologi Tafsir Al-Mishbah.” Jurnal 
 Pendidikan Indonesia: Teori, Penelitian, dan Inovasi 2, no. 5. 

Wardani. Metodologi Tafsir al-Qur’an di Indonesia. Jakarta: Kencana, n.d. 



E-ISSN : 2527-631X 

El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 

 

 

 31 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2025 

Zaman, Qomarus. 2018. “Terbit Fajar dan Waktu Subuh.” Mahakim: Journal of 
 Islamic Family Law 2, no. 1. 

Zaman, Nurul Qomariyyah, dan Ahmad Saifuddin. 2022. “Ṭarīqa Followers and 
 Inner Peace.” Teosofia 11, no. 1. 

Zakyi Ibrahim, M. 2005. “Models of Communication in the Qur’an: Divine–
 Human Interaction.” American Journal of Islamic Social Sciences 22, no. 
 1. 

 
 
 


