
E-ISSN : 2527-631X 
El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 
 

 

 

128 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2024 

 TRADISI LAMARAN (KHITBAH) DALAM PERSPEKTIF METODOLOGI 

STUDI ISLAM: DIALEKTIKA ANTARA NORMATIVITAS SYARIAT DAN 

PRAKTIK BUDAYA DI INDONESIA 

 

 

Nur Fadly Hermawan 

Universitas Islam Negeri Ponorogo 

Wawansj96@gmail.com  

 

 

  

Abstrak: Penelitian ini mengkaji khithbah (lamaran) dalam masyarakat Muslim 

Indonesia sebagai praktik pra-nikah yang tidak hanya berdimensi normatif keagamaan, 

tetapi juga memiliki fungsi sosial, kultural, dan sosiologis yang kompleks. Dalam konteks 

Indonesia, khithbah berkembang melalui dialektika antara teks syariat dan tradisi lokal, 

sehingga membentuk variasi praktik yang mencerminkan pluralitas budaya masyarakat. 

Melalui pendekatan metodologi studi Islam yang integratif—menggabungkan perspektif 

normatif–tekstual dan historis–kultural—kajian ini menunjukkan bahwa khithbah 

berperan sebagai mekanisme etis, sarana legitimasi sosial, serta bagian dari hukum Islam 

yang hidup (living law). Tradisi khithbah berkontribusi pada pembentukan etika sosial, 

penguatan relasi keluarga, dan konstruksi identitas keislaman yang khas Indonesia, 

selama tetap berada dalam koridor maqāṣid al-syarī‘ah. Pada saat yang sama, penelitian 

ini menegaskan perlunya sikap kritis terhadap praktik khithbah yang mengalami distorsi 

akibat tekanan adat dan komersialisasi, agar tetap selaras dengan prinsip keadilan, 

kemudahan, dan kemaslahatan. Dengan demikian, khithbah dipahami sebagai institusi 

sosial-keagamaan yang dinamis, kontekstual, dan senantiasa berdialog dengan realitas 

sosial masyarakat Muslim Indonesia. 

 

Kata kunci: khithbah, hukum keluarga Islam, ‘urf, living Islam, budaya lokal, 

masyarakat Muslim Indonesia. 

 

A. Pendahuluan 

Perkawinan ialah satu perihal yang sangat berarti dalam kehidupan tiap 

manusia. Dengan jalan perkawinan, pergaulan antara laki-laki dan perempuan 

menjadi terhormat sesuai dengan kedudukan manusia selaku makhluk yang 

memiliki kehormatan tinggi diantara makhluk- mahkluk yang lain. Pernikahan juga 

merupakan salah satu perintah agama kepada siapa saja yang mampu untuk segera 

menunaikannya, karena pernikahan bisa mencegah kemaksiatan, baik dalam bentuk 

inderawi ataupun perbuatan semacam perzinahan. Salah satu bentuk interaksi 

manusia dalam bingkai pernikahan di antara tujuannya adalah untukmelanjutkan 

kehidupannya dari generasi lebih dahulu.1 

Perkembangbiakan merupakan ciri khas dari makhluk hidup, yang 

kemudian membedakannya dengan hewan ialah dengan terlaksananya 

 
1 Mawardi dkk, Lamaran (Khitbah) dalam Pernikahan Perspektif Pendidikan Islam, (Universitty 

Ibrahimy Situbondo) 

mailto:Wawansj96@gmail.com


E-ISSN : 2527-631X 
El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 
 

 

 

129 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2024 

perkawinan.2 Pernikahan dalam pelaksanaannya haruslah terikat dengan aturan-

aturan yang berlaku di sekitar manusia itu sendiri, agar tidak menggeser nilai-nilai 

dan tujuan yang agung dalam perkawinan. Perkawinan diatur dalam pasal( 1) 

Undang-undang Pokok Perkawinan Tahun 1974 yang menyebutkan kalau: 

Perkawinan adalah ikatan lahir batin antara seseorang pria dengan seseorang wanita 

sebagai suami istri dengan tujuan membentuk keluarga ( rumah tangga) yang 

bahagia dan kekal berdasarkan Ketuhanan Yang Maha Esa.3 

Di antara sebagian tahapan menuju perkawinan salah satunya merupakan 

tahapan khithbah atau melamar. Khithbah sendiri adalah salah satu metode untuk 

menampilkan i ’ tikad baik laki-laki untuk menikahi wanita tertentu, sekaligus 

memberitahukan hal yang sama kepada wali sang wanita.4 Keinginan itu bisa 

disampaikan langsung oleh pihak pria atau dapat pula melalui wakilnya. Jika niat 

baik tersebut diterima, berarti tahapan-tahapan lain menuju perkawinan bisa 

dilanjutkan, namun jika tidak, maka tahapan pernikahan biasanya dihentikan 

sampai proses itu.5 

Dalam praktik sosial masyarakat Indonesia, tahapan khithbah atau lamaran 

tidak hanya dipahami sebagai proses administratif menuju pernikahan, tetapi juga 

telah berkembang menjadi sebuah tradisi budaya yang sarat dengan simbol, nilai, 

dan adat istiadat lokal. Setiap daerah di Indonesia memiliki bentuk prosesi lamaran 

yang beragam, mulai dari yang sederhana hingga yang kompleks, dengan 

melibatkan berbagai ritual adat, seserahan, serta peran tokoh keluarga dan 

masyarakat. Keragaman ini menunjukkan bahwa praktik khithbah tidak hanya 

bersumber dari norma agama, tetapi juga dipengaruhi secara kuat oleh konstruksi 

budaya dan sosial setempat. 

Di sisi lain, Islam sebagai agama memiliki ketentuan normatif yang jelas 

terkait khithbah, baik yang bersumber dari Al-Qur’an, hadis, maupun kajian fikih. 

Syariat Islam memandang khithbah sebagai tahap pendahuluan pernikahan yang 

bertujuan untuk menjaga kehormatan, memberikan kesempatan saling mengenal 

secara terbatas, serta menghindari praktik-praktik yang bertentangan dengan nilai 

moral dan kesucian pernikahan. Namun, dalam realitas masyarakat Indonesia, 

sering kali terjadi pergeseran makna khithbah, di mana tradisi budaya lebih 

dominan dibandingkan prinsip normatif syariat, bahkan tidak jarang menimbulkan 

beban sosial dan ekonomi bagi calon mempelai. 

Kondisi tersebut menunjukkan adanya dialektika antara normativitas syariat 

Islam dan praktik budaya lokal dalam tradisi lamaran. Di satu sisi, budaya menjadi 

sarana ekspresi nilai-nilai lokal dan penguatan hubungan sosial antarkeluarga. Di 

sisi lain, budaya juga berpotensi menyimpang dari prinsip-prinsip dasar Islam 

apabila tidak disaring secara kritis. Oleh karena itu, diperlukan pendekatan 

metodologi studi Islam yang mampu membaca fenomena ini secara komprehensif, 

 
2 Ahmad Sarwat, Fiqh Al-Hayah Seri Fiqh Kehidupan: Pernikahan, (Jakarta: Rumah Fiqih 

Publishing, 2020), 48. 
3 UU RI No. 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan, (Bandung: Fokusmedia, 2016), 1-2.  
4 Mawardi dkk, Lamaran (Khitbah) dalam Pernikahan Perspektif Pendidikan Islam, (Universitty 

Ibrahimy Situbondo) 

 

 
5 Ibid., 



E-ISSN : 2527-631X 
El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 
 

 

 

130 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2024 

tidak hanya dengan pendekatan normatif-teologis, tetapi juga dengan pendekatan 

historis, sosiologis, dan antropologis. 

Melalui perspektif metodologi studi Islam, tradisi lamaran dapat dipahami 

sebagai hasil interaksi dinamis antara teks agama dan konteks sosial budaya. Islam 

tidak serta-merta menolak tradisi, melainkan memberikan ruang penerimaan 

terhadap adat (‘urf) selama tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip syariat dan 

tidak menimbulkan kemudaratan. Dengan pendekatan ini, kajian terhadap khithbah 

tidak berhenti pada aspek hukum formal semata, tetapi juga mempertimbangkan 

nilai kemaslahatan, kesederhanaan, dan keadilan sosial dalam praktiknya di 

masyarakat Indonesia. 

Berdasarkan uraian tersebut, kajian mengenai tradisi lamaran (khithbah) 

dalam perspektif metodologi studi Islam menjadi penting untuk dilakukan. 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis bagaimana syariat Islam dan budaya 

lokal saling berinteraksi dalam praktik lamaran di Indonesia, serta sejauh mana 

tradisi tersebut dapat dipahami sebagai bentuk akomodasi budaya yang tetap berada 

dalam koridor ajaran Islam. Dengan demikian, diharapkan kajian ini mampu 

memberikan pemahaman yang lebih kritis dan seimbang antara norma agama dan 

realitas sosial budaya dalam praktik khithbah di Indonesia. 

 

B. Pembahasan 

1. Pengertian Lamaran secara umum 

Pernikahan adalah salah satu momen berharga dalam kehidupan 

seseorang. Sebelum mengikat janji suci dalam ikatan pernikahan, terdapat 

tahapan penting yang harus dilalui, salah satunya adalah lamaran pernikahan. 

Lamaran pernikahan merupakan langkah awal yang dilakukan oleh calon 

pengantin pria kepada calon pengantin wanita untuk memperoleh persetujuan 

serta restu dari keluarga calon pengantin wanita. 

Lamaran pernikahan adalah proses di mana calon pengantin pria 

menyampaikan niatnya untuk menjadikan calon pengantin wanita sebagai 

pasangan hidupnya. Proses ini biasanya dilakukan dengan cara resmi dan formal, 

melibatkan kedua keluarga dari kedua belah pihak. Dalam tradisi Indonesia, 

lamaran pernikahan umumnya diadakan di rumah calon pengantin wanita 

dengan dihadiri oleh keluarga dan kerabat dekat. Pada umumnya, lamaran 

pernikahan dilakukan setelah kedua belah pihak sepakat untuk melanjutkan 

hubungan mereka ke tahap pernikahan. Lamaran ini bertujuan untuk meminta 

restu serta persetujuan dari keluarga calon pengantin wanita sebelum melakukan 

pernikahan. Dalam tradisi Indonesia, lamaran pernikahan juga dianggap sebagai 

tanda keseriusan dan komitmen dari calon pengantin pria dalam menjaga serta 

melindungi calon pengantin wanita. 

Proses lamaran pernikahan biasanya diawali dengan pembicaraan antara 

calon pengantin pria dan calon pengantin wanita mengenai niat mereka untuk 

menikah. Setelah itu, calon pengantin pria akan memberikan lamaran secara 

resmi kepada calon pengantin wanita. Lamaran tersebut biasanya berbentuk 

surat atau ucapan langsung yang berisi niat baik calon pengantin pria untuk 

menjadikan calon pengantin wanita sebagai pendamping hidupnya. 

Setelah lamaran diterima, calon pengantin wanita dapat melakukan 

pertimbangan secara matang sebelum memberikan jawaban atas lamaran 



E-ISSN : 2527-631X 
El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 
 

 

 

131 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2024 

tersebut. Pertimbangan ini melibatkan keluarga dari calon pengantin wanita 

untuk memastikan bahwa pria yang melamar memiliki niat baik dan mampu 

menjaga serta melindungi calon pengantin wanita. 

Lamaran pernikahan juga melibatkan proses tukar menukar mas kawin 

antara keluarga kedua belah pihak. Mas kawin merupakan simbol dari ikatan 

pernikahan yang akan terjalin antara calon pengantin pria dan calon pengantin 

wanita. Umumnya, mas kawin berupa harta benda yang memiliki nilai dan 

makna dalam tradisi pernikahan Indonesia. Lamaran pernikahan merupakan 

tahapan penting yang harus dilalui sebelum memasuki ikatan pernikahan. Proses 

ini bukan hanya sekedar formalitas semata, tetapi juga menjadi momen berharga 

dalam mempererat hubungan serta menjalin kedekatan antara kedua keluarga 

calon pengantin. Melalui lamaran pernikahan, calon pengantin pria dapat 

menunjukkan keseriusannya dalam menjaga dan melindungi calon pengantin 

wanita. 

2. Hukum Lamaran 

Seorang laki-laki boleh melamar secara terus terang/tashrih, atau secara 

sindirian/ta'ridh kepada perempuan   yang berstatus sendiri (single), baik yang 

masih perawan juga janda yang sudah habis masa iddahnya. Sedangkan pada 

janda yang masih dalam masa iddah, maka beliau hanya boleh mengungkapkan 

rasa cintanya secara kiasan, serta Jika selesai masa iddahnya, maka dia boleh 

melamarnya secara terus terperinci.6 

 Jika mayoritas ulama berpendapat hukum yang berlaku tidak (Al-

Andalusi, 2010) (Idhamy)wajib, maka Dawud Zahiri berpendapat  wajib. Dan 

yang menjadi penyebab perbedaan pendapat tersebut adalah apakah amalan Nabi 

SAW itu  wajib ataukah sunnah terhadap usulnya.7 Hadits-hadits yang menjadi 

dasar  pelaksanaan lamaran/khitbah dapat menjadi tata cara dalam pembahasan 

lamaran. Lamaran adalah perjanjian antara dua calon pengantin untuk menikah, 

namun karena keduanya belum menandatangani akad nikah, maka status mereka  

belum dapat dianggap sebagai suami istri, dan hukum hubungan mereka adalah 

sama dengan hukum hubungan dengan orang lain.8 

 Oleh karena itu, hal-hal yang sebelumnya haram dilakukan, seperti: 

Berkumpul bersama dalam satu rumah seperti pasangan suami istri. Penerapan 

ini bukan merupakan kesempatan untuk mencoba sesuatu yang sebelumnya 

dilarang oleh norma sosial atau Syariah Islam. Maka, masing-masing pihak 

harus  menjaga kehormatan pribadi dan keluarga serta menghindari pelanggaran 

larangan tersebut. 

3. Dalil Tentang Lamaran 

Pelamar dan keluarganya pertama kali melihat calon pasangan yang 

mereka ajukan (khitbah) sehingga proses lamaran dapat dilanjutkan atau 

dibatalkan sebelum melanjutkan ke proses kontrak pernikahan. Hal ini sesuai 

dengan hadis yang disabdakan oleh Nabi Muhammad SAW: 

“Dari mughirah bin syu’bah, ia pernah meminang seorang perempuan, lalu 

Rasulallah bertanya kepadanya: “Sudahkah kau lihat dia?” Ia menjawab: 

 
6 Ali Manshur, Hukum dan Etika Pernikahan Dalam Islam, (Malang: Tim UB Press, 2017), 2. 
7 Abul Wahid Muhammad bin Ahmad bin Muhammad bin Ahmad bin Rusyd Al-Qurthubi Al-

Andalusi, Bidayatul Mujtahid Wa Nihayatul Muqtashid, Edisi Keempat (Bairut: Darul Kutub Al-Ilmiyah, 

2010), 435. 
8 Ali Manshur, Hukum dan Etika Pernikahan Dalam Islam, (Malang: Tim UB Press, 2017), 3. 



E-ISSN : 2527-631X 
El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 
 

 

 

132 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2024 

“belum”, sabda Nabi: “Lihatlah dia terlebih dahulu agar nantinya kamu bisa 

hidup bersama lebih langgeng”.9 

Adapun Hadis lainnya yaitu: 

 ُ ضْتمُْ بِهِ مِنْ خِطْبَةِ الن سَِاءِ أوَْ أكَْننَْتمُْ فِي أنَْفسُِكُمْ عَلِمَ اللََّّ وَلا جُنَاحَ عَليَْكُمْ فِيمَا عَرَّ

ا إلِا أنَْ تقَوُلوُا قوَْلا مَعْرُوفًا وَلا تعَْزِمُوا عُقْدَ  ةَ أنََّكُمْ سَتذَكُْرُونَهُنَّ وَلكَِنْ لَا توَُاعِدوُهُنَّ سِرًّ

َ يعَْلَمُ مَا فِي أنَْفسُِكُمْ فَاحْذرَُوهُ وَاعْلمَُوا أَ الن ِ  نَّ  كَاحِ حَتَّى يَبْلغَُ الْكِتاَبُ أجََلَهُ وَاعْلمَُوا أنََّ اللََّّ
َ غَفوُرٌ حَلِيمٌ 10  اللََّّ

Artinya:  

“Dan tidak ada dosa bagi kamu meminang wanita-wanita itu,] dengan sindiran, 

atau kamu  Menyembunyikan (keinginan mengawini mereka) dalam hatimu. 

Allah mengetahui bahwa kamu akan menyebut-nyebut mereka, dalam pada itu 

janganlah kamu Mengadakan janji kawin dengan mereka secara rahasia, kecuali 

sekadar mengucapkan (kepada mereka) Perkataan yang ma'ruf. Dan janganlah 

kamu ber'azam (bertetap hati) untuk beraqad nikah, sebelum habis 'iddahnya. 

dan ketahuilah bahwasanya Allah mengetahui apa yang ada dalam hatimu; Maka 

takutlah kepada-Nya, dan ketahuilah bahwa Allah  Maha Pengampun lagi Maha 

Penyantun.”(Al Baqarah ; 235)11 

4. Tujuan dan Hikmah Lamaran Pernikahan 

a. Tujuan Lamaran Pernikahan 

Tujuan dari lamaran pernikahan adalah untuk memastikan 

bahwa kedua individu yang akan menikah telah sepakat dan siap untuk 

melanjutkan hubungan mereka ke jenjang pernikahan. Melalui lamaran 

pernikahan, pasangan dapat membahas dan merencanakan masa depan 

mereka bersama, termasuk hal-hal seperti tempat tinggal, keuangan, dan 

rencana keluarga. Selain itu, lamaran pernikahan juga dapat menjadi ajang 

untuk saling mengenal lebih dalam antara kedua individu dan keluarga 

mereka. Hal ini memungkinkan calon pasangan untuk mengetahui lebih 

banyak tentang nilai-nilai, kebiasaan, dan harapan satu sama lain. 

Dalam Islam, tujuan dari lamaran adalah untuk mengetahui 

pentingnya peran pria dalam pernikahan wanita dan menghindari 

ketidakpahaman antara kedua belah pihak. Menurut tradisi lamaran 

Indonesia, tujuan dari lamaran adalah untuk menyatukan dua keluarga, 

pria dan wanita, serta memperkuat hubungan cinta antara kedua pasangan. 

Prosesi pertunangan diatur dalam berbagai tahap dan dengan pengaturan 

acara yang berbeda, tergantung pada budaya dan adat istiadat setempat. 

Secara umum, prosesi lamaran pernikahan melibatkan kedatangan 

kelompok keluarga calon pengantin pria, menyampaikan tujuan dan 

maksud, memberikan jawaban kepada calon pengantin perempuan, 

menyajikan hadiah, pertukaran cincin, dan memperkenalkan keluarga 

calon pengantin pria. 

b. Hikmah Lamaran Pernikahan 

Hikmah dari khithbah adalah berikan peluang buat memahami 

lebih jauh antara kedua belah pihak, antara lain buat silih mengenali 

perangai, tabiat, serta adat kebiasaan tiap-tiap, dengan tetap 

 
9 https://www.pecihitam.org/inilah-cara-lamaran-dalam-islam-dan-hikmah-di-baliknya/ 
10 https://www.inews.id/lifestyle/muslim/hukum-tunangan-dalam-islam/2 
11 Ibid., 



E-ISSN : 2527-631X 
El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 
 

 

 

133 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2024 

memperhatikan batasan-batasan yang dibolehkan syariat.12 Dalam tahap 

ini ada beberapa pertimbangan dari pihak calon suami sebelum ia 

memutuskan untuk melamar seseorang yang dianggap baik sebagai 

pendamping hidupnya. Begitupun bagi calon isteri, saat sebelum 

memutuskan untuk menerima pinangan dari calon mempelai pria, terdapat 

beberapa kriteria yang menjadi bahan pertimbangannya berkenaan dengan 

profil calon suami yang akan menemaninya sampai akhir hayatnya, sampai 

melahirkan generasi untuk melanjutkan kehidupannya.13 

Menunjukkan keseriusan dan kesepakatan, Lamaran pernikahan 

Islam membantu untuk saling mengenal dengan lebih baik sebelum 

menandatangani kontrak pernikahan. Lamaran sebenarnya adalah langkah 

awal menuju pernikahan, dan ini sejenis kegiatan untuk saling mengenal 

antara pengantin pria, setuju dan sungguh-sungguh. Lamaran memang 

diatur oleh hukum Islam dan membantu menunjukkan persetujuan dan 

kesungguhan antara kedua belah pihak. Membantu memahami moral, 

adab, dan tren pernikahan. Lamaran pernikahan dalam Islam dapat 

menjadi cara untuk memahami moral, kebiasaan, dan kecenderungan 

keduanya. Meningkatkan kepercayaan dan memperkuat pernikahan. 

Tujuan dan kebijaksanaan dari lamaran itu sendiri adalah untuk 

meningkatkan kepercayaan dan memperkuat pernikahan antara kedua 

belah pihak. 

5. Lamaran dalam sudut pandang islam 

Khithbah merupakan pendahuluan perkawinan, disyari’atkan sebelum 

ada ikatan suami isteri menggunakan tujuan supaya saat memasuki perkawinan 

berdasarkan kepada penelitian serta pengetahuan dan pencerahan masing-

masing pihak.14 Khithbah menurut bahasa adalah meminang atau melamar, 

meminta wanita dijadikan isteri (bagi diri sendiri atau orang lain). Berdasarkan 

kata, peminangan artinya kegiatan atau upaya kearah terjadinya hubungan 

perjodohan antara seseorang pria dengan seorang perempuan, atau seorang 

laki-laki meminta pada seseorang perempuan untuk menjadi istrinya dengan 

cara-cara yg umum berlaku ditengah-tengah masyarakat.15  

Khithbah secara etimologi merupakan peminangan kepada 

seseorang wanita buat dijadikan istri dan artinya tindakan pendahuluan 

(muqaddimah) berasal dari sebuah pernikahan.16 Sedangkan berdasarkan 

Wahbah Az-Zuhaily, yang dimaksud khithbah adalah menampakkan hasrat 

menikah terhadap seseorang perempuan tertentu dengan memberitahukan 

 
12 Mawardi dkk, Lamaran (Khitbah) dalam Pernikahan Perspektif Pendidikan Islam, 

(Universitty Ibrahimy Situbondo) 

 
13 Ibid., 

 

 

 
14 Dahlan Idhamy, Azas-azas Fiqh Munakahat Hukum Keluarga Islam (Surabaya: Al- Ikhlas, 

t.t.), 15. 
15 Tihami dan Sohari Sahrani, Fikih Munakahat: Kajian Fikih Nikah Lengkap, (Jakarta: PT. Raja 

Grafindo Persada, 2009), Cet. Ke- 2, 24. 
16 Ahmad Sarwat, Seri Fiqh Islam Kitab Nikah, (Yogyakarta: Kampus Syariah, 2009), 41.  



E-ISSN : 2527-631X 
El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 
 

 

 

134 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2024 

keinginannya kepada wanita pilihannya dan walinya. Pemberitahuan tersebut 

bisa dilakukan secara pribadi yg hendak meng-khithbah, atau bisa juga dengan 

cara memakai perantara keluarganya. Jika si perempuan yg hendak dilamar 

atau keluarganya putusan bulat maka pinangan akan dinyatakan sah. Di 

Indonesia, Kompilasi hukum Islam menjelaskan model khithbah dalam Pasal 

11 menjadi “Peminangan dapat langsung dilakukan oleh orang yg berkehendak 

mencari pasangan jodoh, akan tetapi bisa pula dilakukan oleh perantara yg 

dapat dipercaya.”17  

6. Tradisi Lamaran di Indonesia 

Proses lamaran pernikahan juga bisa melibatkan prosesi adat dan ritual 

yang berbeda-beda sesuai dengan budaya dan tradisi masing-masing daerah. 

Misalnya, di beberapa daerah di Indonesia, lamaran pernikahan diadakan 

dengan upacara adat yang melibatkan kehadiran tokoh-tokoh adat serta prosesi 

adat yang khas. 

Lamaran dalam sudut pandang agama dan budaya di Indonesia 

memiliki beragam tradisi yang unik dan menarik. Setiap agama dan budaya di 

Indonesia memiliki cara tersendiri dalam melaksanakan proses lamaran ini. 

Beberapa tradisi yang umum dilakukan adalah: 

a. Adat Jawa 

Salah satu hal menarik dari tradisi lamaran pernikahan adat Jawa 

adalah upacara siraman. Dalam upacara ini, calon pengantin wanita akan 

mandi dengan air bunga dan rempah-rempah yang dipercaya memiliki 

makna spiritual. Tujuannya adalah untuk membersihkan diri dan menjaga 

kesucian sebelum memasuki kehidupan pernikahan. Selain itu, upacara 

siraman juga menjadi wadah untuk menguatkan hubungan antara calon 

pengantin wanita dengan keluarga dan kerabat dekat. Tentu saja, momen 

ini tidak hanya penuh dengan makna, tetapi juga mengundang tawa dan 

cerita yang menghibur. 

Setelah melalui berbagai tahap persiapan, lamaran pernikahan adat 

Jawa biasanya diakhiri dengan prosesi tukar cincin. Saat ini, tukar cincin 

tidak hanya dilakukan antara mempelai pria dan wanita, tetapi juga 

melibatkan anggota keluarga lainnya. Ini adalah simbol dari ikatan 

keluarga yang kuat dan kebersamaan dalam menjalani kehidupan berumah 

tangga. Tidak jarang, momen tukar cincin ini dihiasi dengan berbagai 

guyonan dan lelucon ringan yang membuat suasana semakin hangat. 

Tradisi lamaran pernikahan adat Jawa memang berhasil menyatukan 

keindahan adat dengan sentuhan keceriaan yang tak terlupakan. 

b. Adat Minangkabau 

Lamaran adalah langkah awal dalam proses pernikahan di mana 

pihak pria secara formal mengajukan permohonan kepada keluarga calon 

pengantin wanita. Dalam adat Minangkabau, lamaran ini tidak hanya 

sekadar formalitas, tetapi juga merupakan ajang untuk memperlihatkan 

kegigihan dan kreativitas calon pengantin pria. Sebagai contoh, pihak pria 

seringkali datang dengan pakaian adat yang mencolok dan menggelar 

 
17 Tim Redaksi Nuansa Aulia, Kompilasi Hukum Islam (Hukum Perkawinan, Kewarisan, dan 

Perwakafan), (Bandung: Nuansa Aulia, 2015), 5. 

 



E-ISSN : 2527-631X 
El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 
 

 

 

135 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2024 

berbagai pertunjukan seni tradisional seperti tari piring atau randai. Hal ini 

memberikan nuansa ceria dan menghibur bagi semua orang yang hadir. 

Selain itu, lamaran pernikahan adat Minangkabau juga melibatkan 

peran penting dari keluarga dan kerabat calon pengantin wanita. Dalam 

tradisi ini, keluarga pria membawa berbagai macam hadiah sebagai tanda 

penghormatan kepada keluarga wanita. Hadiah-hadiah ini bisa berupa 

uang, perhiasan, atau barang berharga lainnya. Namun, yang membuat 

tradisi ini unik adalah cara hadiah ini disajikan. Pihak pria seringkali 

mengemas hadiah dalam berbagai wadah yang kreatif, seperti dalam kotak 

berbentuk rumah adat Minangkabau. Hal ini menunjukkan betapa 

pentingnya peran keluarga dalam pernikahan dan menghadirkan sentuhan 

humor dalam ritual ini. 

Tidak hanya itu, lamaran pernikahan adat Minangkabau juga 

dikenal dengan “Sauh Tando” adalah proses bertunangan dalam istilah 

biasa masyarakat kota. Dalam istilah minangkabau Sauh Tando atau 

basitando adalah proses menentukan hari, tanggal dan juga hal-hal lain 

tentang pernikahan dan adat yang digunakan. Sauh Tando adalah proses 

pertunangan bagi kedua calon mempelai. Pada proses ini yang menjadi 

utusan dari pihak perempuan adalah mamak, niniak mamak, amai bapak 

dan juga dunsanak dari pihak perempuan. Mamak dan niniak mamak 

adalah orang yang menyampaikan pesan. Sedangkan dunsanak sebagai 

saksi atas proses sauh tando. 

c. Adat Batak 

Dalam lamaran adat Batak, prosesi yang paling mencuri perhatian 

adalah prosesi pangururan. Di sini, keluarga calon mempelai pria 

membawa berbagai macam buah dan makanan sebagai simbol 

keberlimpahan rezeki. Namun, jangan bayangkan hanya ada buah-buahan 

biasa, melainkan buah-buahan yang disusun sedemikian rupa menjadi 

piramida yang spektakuler. Setelah itu, keluarga calon mempelai pria akan 

meminta izin kepada keluarga calon mempelai wanita untuk menyantap 

buah-buahan tersebut. Ini merupakan momen yang menyenangkan dan 

juga sarat dengan harapan. Tentu saja, tidak hanya pangururan yang 

menjadi daya tarik dalam lamaran adat Batak. Ada juga prosesi lain seperti 

mangulosi, yaitu saat keluarga calon mempelai pria memberikan hadiah 

berupa perhiasan kepada calon mempelai wanita.  

Ada beberapa tahapan selain prosesi yang disebutkan di atas, 

yakni: 

1) Marhori-hori Dinding (meminta restu) 

2)  Marhusip (lamaran resmi) 

3)  Martupol (mempelai bertujar cincin) 

4)  Martonggo Raja (membicarakan persiapan pernikahan) 

5)  Ulaon Unjuk (pemberkatan) 

d. Adat Betawi 

Ritual Lamaran Tradisional Betawi adalah prosesi tradisional dari 

budaya Betawi, dilakukan oleh keluarga seorang pria yang melamar 

seorang wanita pilihannya. Prosesi ini melibatkan beberapa tahap seperti 



E-ISSN : 2527-631X 
El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 
 

 

 

136 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2024 

sirih lamaran, tande putus, penentuan mahar, masa dipiare, siraman, 

potong centung, ngerudat, dan akad nikah.  

Sirih lamaran adalah bagian pertama dan paling penting yang 

dibawa oleh keluarga pria ketika melamar seorang wanita. Selain itu, 

terdapat banyak hadiah lain seperti pisang raja, roti tawar, buah-buahan, 

dan pakaian. Dalam acara ini, para perwakilan tertua juga hadir, yaitu para 

mak comblang, dua pasang orang tua calon mertua, terdiri dari satu 

pasangan perwakilan dari keluarga ibu dan ayah.  

Tande putus adalah salah satu acara yang tidak boleh terlewatkan 

dalam proses pernikahan tradisional Betawi. Ini adalah kesepakatan 

antara keluarga suami dan istri untuk melanjutkan pernikahan. Setelah 

itu, dilanjutkan dengan diskusi lebih rinci tentang harga resepsi 

pernikahan, durasi acara, atau tempat pernikahan.  

Penentuan mas kawin adalah pembahasan utama dalam prosesi 

pernikahan tradisional Betawi ini. Di zaman kuno, proses ini menentukan 

jumlah mas kawin yang diinginkan.  

Musim Dipiare adalah proses pembersihan diri dan persiapan 

untuk acara selanjutnya. Siraman adalah prosesi bersama mandi keluarga 

pria dan wanita. Potong centung adalah prosedur yang digunakan untuk 

membersihkan rambut yang tumbuh di sekitar leher, tengkuk, dan pelipis 

calon perempuan.  

Ngerudat adalah keberangkatan kelompok dengan calon mertua 

ke rumah calon mertua untuk pernikahan. Pada kesempatan ini, keluarga 

pengantin pria membawa seserahan berbentuk sirih nanas, mas kawin, 

dll sebagai hadiah. 

e. Adat Sunda 

Lamaran dalam tradisi Sunda memiliki beberapa tahapan dan 

tradisi unik. Proses dimulai dengan frase “Ngadeg Panganten” atau 

pertemuan formal antara keluarga mempelai pria dan mempelai wanita. 

Dilanjutkan dengan “Mangala Puja” atau upacara pemberkatan yang 

dilakukan di rumah mempelai wanita sebagai tanda persetujuan dari 

keluarga. 

Salah satu tradisi penting adalah “Siraman” di mana mempelai 

wanita dimandikan oleh keluarganya. Ini melambangkan kesucian dan 

persiapan untuk kehidupan baru. Setelah siraman, dilakukan “Mapag Sri” 

di mana mempelai wanita dihias dengan perhiasan emas dan diarak di 

sekitar rumah. 

“Adeg-adegan” adalah pertunjukan tari tradisional yang 

menampilkan keindahan seni Sunda dan merupakan bagian dari upacara 

lamaran. Pihak keluarga mempelai pria membawa "seserahan" atau hadiah 

untuk mempelai wanita, yang biasanya berisi buah-buahan, bunga, kue 

tradisional, uang, dan barang pribadi. Acara diakhiri dengan "Bakakak 

Hayam" atau kokok ayam, yang melambangkan awal kehidupan baru. 

Lamaran pernikahan tradisional Sunda sangat dipengaruhi oleh 

nilai-nilai keluarga dan tradisi lokal. Prosesi ini mencerminkan keindahan, 

keberagaman budaya, dan kesucian dalam persiapan pernikahan. 

 



E-ISSN : 2527-631X 
El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 
 

 

 

137 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2024 

7. Antara Teks dan Tradisi: Metodologi Studi Islam dalam Praktik Khithbah di 

Indonesia 

Khithbah atau lamaran merupakan tahapan awal dalam proses menuju 

pernikahan yang memiliki posisi penting dalam hukum keluarga Islam. Meskipun 

tidak termasuk rukun nikah, khithbah berfungsi sebagai mekanisme etis untuk 

memastikan keseriusan niat, keterbukaan informasi, dan kesiapan psikologis 

calon pasangan sebelum akad nikah dilangsungkan.18 

Dalam perkembangan masyarakat Muslim, khithbah juga berperan 

sebagai instrumen sosial yang mengatur relasi antarindividu dan antarkeluarga. 

Oleh sebab itu, khithbah tidak dapat dilepaskan dari dimensi sosial yang 

melingkupinya, termasuk nilai kesopanan, kehormatan keluarga, dan stabilitas 

sosial. 

Dalam konteks masyarakat Muslim Indonesia, praktik khithbah tidak 

hanya dimaknai sebagai tindakan normatif keagamaan, tetapi juga sebagai 

peristiwa sosial yang sarat dengan simbol, adat, dan nilai budaya lokal. Praktik ini 

menunjukkan bagaimana ajaran Islam berinteraksi dengan tradisi yang telah hidup 

dalam masyarakat jauh sebelum Islam hadir. 

Metodologi studi Islam menjadi instrumen penting untuk membaca relasi 

antara teks keagamaan dan praktik sosial secara kritis dan komprehensif. 

Pendekatan metodologis ini memungkinkan peneliti memahami khithbah tidak 

hanya sebagai norma hukum yang bersifat preskriptif, tetapi juga sebagai 

fenomena sosial-keagamaan yang dinamis, kontekstual, dan terus mengalami 

negosiasi makna dalam kehidupan masyarakat.19 Dengan demikian, kajian 

terhadap khithbah tidak berhenti pada penentuan halal–haram atau sah–tidaknya 

suatu praktik, melainkan juga menelaah fungsi sosial, nilai simbolik, serta 

implikasi kultural yang menyertainya. 

Pendekatan normatif–tekstual berangkat dari sumber-sumber primer 

Islam, yakni Al-Qur’an dan Hadis, serta sumber-sumber turunan seperti ijma‘ dan 

qiyas. Dalam perspektif ini, khithbah dipahami sebagai bagian dari sunnah Nabi 

yang berfungsi menjaga kehormatan (ḥifẓ al-‘irḍ), memberikan kejelasan status 

hubungan antara laki-laki dan perempuan, serta menciptakan keteraturan sosial 

sebelum akad nikah dilangsungkan. Pendekatan ini menempatkan khithbah 

sebagai mekanisme etik yang mencegah praktik-praktik yang dapat menimbulkan 

fitnah, konflik, dan ketidakpastian hukum dalam relasi pra-nikah. 

Dalil-dalil normatif menunjukkan bahwa syariat Islam lebih menekankan 

aspek etika daripada prosedur teknis dalam khithbah. Tidak terdapat ketentuan 

baku mengenai bentuk lamaran, jenis hadiah, atau tata cara seremoni. Ketiadaan 

pengaturan detail ini menandakan adanya ruang ijtihad dan fleksibilitas dalam 

praktik pra-nikah. 

Fleksibilitas tersebut membuka peluang bagi munculnya keragaman 

praktik khithbah di berbagai wilayah Muslim. Di Indonesia, keberagaman ini 

dipengaruhi oleh struktur sosial, sistem kekerabatan, serta adat istiadat yang 

berakar kuat dalam kehidupan masyarakat.20 Perbedaan pola kekerabatan—baik 

 
18 M. Atho Mudzhar, Pendekatan Studi Islam (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002), hlm. 87–90 
19 Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (Chicago: University 

of Chicago Press, 1982), hlm. 6–10 
20 Azyumardi Azra, “Islam Nusantara: Jaringan Global dan Lokal,” Studia Islamika Vol. 23, No. 2 (2016), 

hlm. 169–176 



E-ISSN : 2527-631X 
El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 
 

 

 

138 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2024 

yang bersifat patrilineal, matrilineal, maupun bilateral—membentuk cara pandang 

masyarakat terhadap peran keluarga dalam proses lamaran. Dalam masyarakat 

tertentu, khithbah menjadi urusan dua individu, sementara dalam masyarakat lain 

ia dipahami sebagai peristiwa kolektif yang melibatkan keluarga besar dan bahkan 

komunitas adat. 

Selain itu, adat istiadat lokal turut menentukan bentuk simbolik dan 

tahapan prosesi lamaran, seperti mekanisme perkenalan keluarga, bentuk 

seserahan, serta tata krama komunikasi antara pihak calon mempelai. Praktik-

praktik tersebut tidak semata-mata bersifat seremonial, melainkan mengandung 

fungsi sosial untuk membangun legitimasi, menjaga kehormatan keluarga, serta 

memastikan keberlanjutan hubungan sosial pasca-pernikahan. Dalam perspektif 

metodologi studi Islam, keragaman ini dipahami sebagai manifestasi akulturasi 

antara nilai-nilai normatif Islam dan realitas sosial-budaya setempat, selama tidak 

bertentangan dengan prinsip dasar syariat. 

Pendekatan historis–kultural dalam studi Islam memandang praktik 

keagamaan sebagai hasil dialektika yang berkelanjutan antara wahyu dan realitas 

sosial. Islam hadir dan berkembang melalui interaksi dengan struktur sosial, 

tradisi, serta nilai-nilai lokal yang telah hidup dalam masyarakat. Oleh karena itu, 

kehadiran Islam tidak dimaksudkan untuk meniadakan budaya secara 

menyeluruh, melainkan melakukan proses seleksi dan penyesuaian nilai agar 

praktik budaya tersebut sejalan dengan prinsip tauhid dan kemaslahatan umat. 

Dalam konteks ini, tradisi lamaran di Indonesia sering kali disertai dengan 

prosesi adat, simbol seserahan, serta keterlibatan keluarga besar. Unsur-unsur 

tersebut tidak hanya berfungsi sebagai pelengkap seremoni, tetapi memiliki 

makna sosial yang penting, seperti memperkuat legitimasi pernikahan di hadapan 

komunitas, membangun kesepahaman antar keluarga, serta menegaskan tanggung 

jawab moral calon pasangan. Dengan demikian, khithbah berperan sebagai 

mekanisme sosial yang menjembatani kepentingan individual dan kepentingan 

kolektif. 

Metodologi studi Islam yang bersifat integratif tidak serta-merta menilai 

praktik-praktik tersebut sebagai bid‘ah atau penyimpangan dari ajaran agama. 

Sebaliknya, praktik lamaran dipahami sebagai bentuk ekspresi keberagamaan 

masyarakat Muslim yang terbentuk melalui proses sejarah dan budaya tertentu.21 

Selama tradisi tersebut tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip dasar syariat, ia 

dapat diterima sebagai bagian dari praktik keislaman yang kontekstual dan 

membumi. 

Konsep living Islam menegaskan bahwa agama tidak hanya dipahami 

melalui teks normatif, melainkan juga melalui praktik, simbol, dan makna yang 

lahir dari interaksi sosial umat Islam dalam kehidupan sehari-hari. Dalam 

kerangka ini, khithbah dapat dipahami sebagai ruang artikulasi nilai-nilai Islam 

yang diekspresikan melalui tradisi dan budaya lokal, tanpa harus kehilangan 

substansi ajaran dasarnya. 

Dialektika antara teks dan tradisi tampak ketika norma syariat berfungsi 

sebagai rambu etik yang membatasi perilaku keagamaan, sementara budaya lokal 

 
21 Nur Syam, “Islam Pesisir dan Islam Kultural,” Al-Jami‘ah: Journal of Islamic Studies Vol. 45, No. 1 

(2007), hlm. 71–75 



E-ISSN : 2527-631X 
El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 
 

 

 

139 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2024 

menyediakan bentuk-bentuk ekspresi sosialnya. Selama praktik budaya tersebut 

tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip dasar syariat—seperti penjagaan 

kehormatan, kejelasan status, dan kemaslahatan—maka praktik tersebut dapat 

diterima sebagai bagian dari kehidupan keberagamaan masyarakat Muslim. 

Dalam kerangka hukum Islam, ushul fiqh menyediakan konsep ‘urf 

(kebiasaan) sebagai dasar legitimasi tradisi lokal. ‘Urf yang sah adalah kebiasaan 

yang berlaku luas dalam masyarakat, tidak bertentangan dengan nash yang tegas, 

serta membawa kemaslahatan dan menghindarkan kemudaratan.22 Konsep ini 

menjadi landasan penting untuk memahami dan menilai praktik khithbah yang 

berkembang secara beragam di tengah masyarakat Muslim Indonesia. 

Dalam praktik khithbah di Indonesia, konsep ‘urf tampak jelas dalam 

variasi prosesi lamaran yang berkembang di berbagai daerah. Tradisi seperti 

maresek dalam masyarakat Minangkabau, nontoni dalam budaya Jawa, dan 

mappettu ada di Sulawesi Selatan menunjukkan bagaimana nilai-nilai Islam 

berakulturasi dengan budaya setempat. Perbedaan bentuk dan tata cara tersebut 

tidak menghilangkan substansi khithbah sebagai penyampaian niat serius menuju 

pernikahan, melainkan memperkaya ekspresi sosialnya sesuai dengan konteks 

budaya masing-masing. 

Keberagaman praktik tersebut mencerminkan kemampuan ajaran Islam 

untuk berinteraksi secara adaptif dengan realitas sosial yang plural. Tradisi lokal 

berfungsi sebagai medium sosial dalam mengkomunikasikan nilai-nilai Islam 

sehingga lebih mudah diterima oleh masyarakat. Selama praktik tersebut tidak 

bertentangan dengan prinsip-prinsip dasar syariat, keberadaannya dapat dipahami 

sebagai bagian dari dinamika keberagamaan umat Islam Indonesia. 

Pendekatan normatif–tekstual tetap memiliki peran sentral sebagai alat 

evaluasi kritis terhadap tradisi lamaran. Norma syariat berfungsi sebagai standar 

etik untuk menilai apakah suatu praktik mengandung unsur kemaksiatan, 

keyakinan irasional, pemborosan, atau potensi ketidakadilan, khususnya dalam 

aspek ekonomi. Apabila ditemukan unsur-unsur tersebut, maka tradisi tersebut 

perlu dikaji ulang dan disesuaikan demi menjaga tujuan utama syariat, yaitu 

kemaslahatan dan pencegahan kemudaratan. 

Di sisi lain, pendekatan historis–kultural memberikan penjelasan mengapa 

praktik-praktik tersebut tetap bertahan dan diwariskan lintas generasi. Tradisi 

lamaran sering kali berfungsi sebagai mekanisme sosial yang menjaga 

kehormatan keluarga, memperkuat jaringan kekerabatan, serta meminimalkan 

potensi konflik sosial dalam masyarakat.23 Fungsi sosial ini menjadikan khithbah 

tidak hanya bermakna individual, tetapi juga kolektif. 

Metodologi studi Islam tidak menempatkan agama dan budaya dalam 

hubungan yang saling menegasikan. Sebaliknya, keduanya dipahami berada 

dalam relasi dialogis yang terus berlangsung seiring dengan perubahan sosial dan 

 

22 Mohammad Hashim Kamali, “Urf and Custom in Islamic Law,” American Journal of Islamic Social 

Sciences Vol. 6, No. 2 (1989), hlm. 33–36. 

23 Wael B. Hallaq, “What Is Shari‘a?,” Yearbook of Islamic and Middle Eastern Law (2005), hlm. 158–

161 



E-ISSN : 2527-631X 
El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 
 

 

 

140 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2024 

budaya masyarakat. Agama menyediakan kerangka normatif, sementara budaya 

menghadirkan bentuk praksis yang kontekstual. 

Dalam kerangka tersebut, khithbah tidak hanya dipahami sebagai tahapan 

hukum menuju akad nikah, tetapi juga sebagai institusi sosial yang mengandung 

fungsi edukatif, moral, dan kultural. Ia berperan dalam membentuk kesadaran etis 

masyarakat mengenai pernikahan sebagai ikatan yang tidak hanya sah secara 

hukum agama, tetapi juga diterima secara sosial dan budaya. 

Perkembangan zaman turut memberikan pengaruh signifikan terhadap 

praktik khithbah di tengah masyarakat Muslim Indonesia. Arus modernisasi, 

globalisasi, serta penetrasi media sosial telah mengubah cara masyarakat 

memaknai dan mempraktikkan lamaran, baik dari segi bentuk, simbol, maupun 

ekspektasi sosial yang menyertainya. Praktik khithbah yang semula bersifat 

sederhana dan fungsional, dalam beberapa kasus mengalami pergeseran menjadi 

peristiwa sosial yang lebih formal, representatif, dan sarat dengan tuntutan 

simbolik. 

Perubahan tersebut menimbulkan implikasi normatif yang perlu dikaji 

secara kritis. Pendekatan normatif–tekstual kembali memainkan peran penting 

sebagai instrumen evaluasi terhadap kecenderungan komersialisasi dan 

formalisasi berlebihan dalam praktik khithbah. Ketika lamaran dipersepsikan 

sebagai ajang prestise sosial yang menuntut biaya besar dan simbol kemewahan, 

maka terdapat potensi penyimpangan dari prinsip kemudahan (taysīr), 

kesederhanaan, dan tidak memberatkan yang menjadi spirit dasar ajaran Islam 

dalam urusan pernikahan. 

Dalam konteks ini, metodologi studi Islam juga berfungsi sebagai sarana 

tahdzīb al-tsaqāfah, yaitu proses penyaringan dan pemurnian budaya. Budaya 

tidak ditolak secara apriori, tetapi diseleksi dan diarahkan agar selaras dengan 

nilai-nilai Islam tanpa harus menghilangkan identitas lokal masyarakat. 

Pendekatan ini menempatkan Islam sebagai kekuatan normatif yang membimbing 

budaya, bukan sebagai entitas yang memutus hubungan masyarakat dengan 

tradisinya. 

Dengan demikian, praktik khithbah di Indonesia dapat dipahami sebagai 

hasil kompromi kreatif antara ajaran Islam dan kearifan lokal yang terus 

berkembang seiring dinamika sosial. Kompromi ini menunjukkan bahwa Islam 

memiliki daya lentur normatif yang memungkinkan nilai-nilainya hadir secara 

kontekstual tanpa kehilangan substansi ajarannya. 

Pendekatan integratif dalam metodologi studi Islam membantu 

menghindari dua kecenderungan ekstrem, yaitu sikap tekstualis yang kaku dan 

ahistoris di satu sisi, serta sikap relativis yang mengabaikan norma agama di sisi 

lain. Keduanya berpotensi mereduksi makna khithbah, baik sebagai ajaran 

normatif maupun sebagai praktik sosial. 

Oleh karena itu, metodologi studi Islam menuntut adanya keseimbangan 

antara kesetiaan pada teks dan kepekaan terhadap konteks sosial. Keseimbangan 

ini memungkinkan praktik keagamaan dipahami secara adil, proporsional, dan 

relevan dengan realitas kehidupan masyarakat Muslim kontemporer. 

Dalam kajian akademik, pendekatan semacam ini memperkaya studi 

hukum Islam dengan perspektif antropologi dan sosiologi. Ia membuka ruang bagi 



E-ISSN : 2527-631X 
El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 
 

 

 

141 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2024 

pengembangan fikih pra-nikah yang lebih kontekstual, responsif terhadap 

perubahan zaman, serta tetap berakar pada prinsip-prinsip normatif Islam. 

Dengan perspektif tersebut, khithbah tidak lagi dipahami sekadar sebagai 

formalitas menuju akad nikah, melainkan sebagai ruang strategis pembentukan 

etika relasi, tanggung jawab sosial, dan konstruksi identitas keislaman masyarakat 

Indonesia. Praktik khithbah menjadi cermin bagaimana Islam dihayati, 

dinegosiasikan, dan diaktualisasikan dalam kehidupan sosial umatnya. 

 
 

8. Dialektika antara Praktik Budaya Lamaran dan Prinsip Syariat di Indonesia 

Praktik lamaran (khitbah) di Indonesia menunjukkan adanya pertemuan 

yang dinamis antara norma-norma syariat Islam dan tradisi budaya lokal yang 

telah mengakar kuat dalam masyarakat. Dalam perspektif metodologi studi Islam, 

fenomena ini tidak dapat dipahami secara hitam-putih antara “sesuai” atau 

“bertentangan” dengan syariat, melainkan sebagai proses dialektis yang 

melibatkan negosiasi nilai, adaptasi, dan reinterpretasi ajaran agama dalam 

konteks sosial tertentu. Islam sebagai agama universal hadir dalam ruang budaya 

yang plural, sehingga praktik keagamaannya sering kali berinteraksi dengan adat 

setempat. 

Secara normatif, Islam telah memberikan batasan yang jelas mengenai 

khitbah. Dalam fikih Islam, khitbah dipahami sebagai pernyataan kehendak untuk 

menikah yang bersifat pendahuluan dan belum melahirkan konsekuensi hukum 

seperti akad nikah. Oleh karena itu, khitbah tidak menghalalkan interaksi bebas 

antara laki-laki dan perempuan, serta tidak mengubah status hukum keduanya 

sebagai non-mahram. Wahbah az-Zuhaili menegaskan bahwa khitbah hanyalah 

janji awal yang dapat dibatalkan dan tidak memiliki kekuatan hukum mengikat 

seperti akad nikah.24 

Namun, dalam praktik budaya di Indonesia, khithbah sering kali 

mengalami perluasan makna yang melampaui batas normatifnya. Pada sejumlah 

tradisi lokal, prosesi lamaran diperlakukan seolah-olah telah menciptakan ikatan 

sosial yang kuat, bahkan dalam praktik tertentu menyerupai ikatan pernikahan itu 

sendiri. Khithbah tidak lagi dipahami sekadar sebagai pernyataan niat menuju 

pernikahan, melainkan sebagai bentuk komitmen sosial yang dianggap mengikat 

secara moral dan adat. 

Kecenderungan tersebut terlihat dari munculnya berbagai tuntutan sosial 

dan adat, seperti larangan membatalkan lamaran tanpa konsekuensi tertentu, baik 

berupa sanksi moral, tekanan sosial, maupun kewajiban adat. Dalam beberapa 

komunitas, pembatalan khithbah dipersepsikan sebagai pelanggaran terhadap 

kehormatan keluarga, meskipun secara normatif syariat tidak melarang 

pembatalan lamaran apabila terdapat alasan yang dibenarkan. 

Selain itu, terdapat pula anggapan bahwa pasangan yang telah bertunangan 

memiliki “hak khusus” untuk berinteraksi secara lebih bebas dibandingkan 

dengan hubungan sebelum khithbah. Persepsi ini berpotensi mengaburkan batas-

batas etika pergaulan yang ditetapkan oleh syariat, mengingat khithbah tidak 

 
24 Wahbah az-Zuhaili, Al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu, Jilid 9, (Damaskus: Dar al-Fikr, 1985), hlm. 

6520–6522 



E-ISSN : 2527-631X 
El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 
 

 

 

142 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2024 

mengubah status hukum relasi antara laki-laki dan perempuan yang belum terikat 

akad nikah. 

Fenomena tersebut menunjukkan adanya pergeseran fungsi khithbah dari 

sekadar mekanisme normatif pra-nikah menuju institusi sosial-budaya yang lebih 

kompleks. Pergeseran ini dipengaruhi oleh konstruksi sosial, tekanan adat, serta 

kebutuhan masyarakat akan kepastian dan legitimasi sosial dalam relasi pra-nikah. 

Dalam konteks ini, metodologi studi Islam menjadi penting sebagai alat 

analisis dan koreksi. Pendekatan normatif–tekstual diperlukan untuk menegaskan 

kembali batas-batas hukum khithbah dalam syariat, sementara pendekatan 

historis–kultural membantu memahami mengapa perluasan makna tersebut terjadi 

dan bertahan dalam masyarakat. Dengan demikian, kajian khithbah tidak hanya 

berhenti pada deskripsi fenomena, tetapi juga mampu memberikan kerangka 

evaluatif yang proporsional antara teks agama dan realitas budaya. 

Dalam metodologi studi Islam, kondisi tersebut dapat dianalisis melalui 

konsep al-‘urf (adat kebiasaan). Ulama ushul fiqh mengakui bahwa adat dapat 

dijadikan pertimbangan hukum selama tidak bertentangan dengan nash syariat dan 

prinsip kemaslahatan. Abdul Wahhab Khallaf menyatakan bahwa adat yang sah 

(al-‘urf al-shahih) adalah adat yang tidak menghalalkan yang haram dan tidak 

membatalkan yang wajib.25 Dengan demikian, tradisi lamaran di Indonesia pada 

dasarnya dapat diterima selama tetap berada dalam koridor syariat. 

Meski demikian, tidak semua praktik budaya lamaran dapat dibenarkan 

secara syariat. Beberapa tradisi lamaran justru menimbulkan mudarat, seperti 

pemborosan biaya, tekanan ekonomi, dan penundaan pernikahan akibat tuntutan 

adat yang berlebihan. Dalam konteks ini, prinsip maqāṣid al-syarī‘ah—khususnya 

hifẓ al-nasl (menjaga keturunan) dan raf‘ al-ḥaraj (menghilangkan kesulitan)—

menjadi tolok ukur penting untuk menilai sejauh mana praktik budaya lamaran 

selaras dengan tujuan syariat.26 

Dialektika antara budaya dan syariat juga tampak dalam regulasi hukum 

Islam di Indonesia. Kompilasi Hukum Islam (KHI) mengakomodasi praktik 

khitbah sebagai bagian dari proses menuju pernikahan, namun tetap menegaskan 

bahwa peminangan tidak menimbulkan akibat hukum dan dapat dibatalkan.27 Hal 

ini menunjukkan upaya negara untuk menengahi antara norma fikih Islam dan 

realitas sosial budaya masyarakat Indonesia yang sangat beragam. 

Dari perspektif sosiologis, tradisi lamaran berfungsi sebagai mekanisme 

kontrol sosial dan sarana membangun relasi antar keluarga. Koentjaraningrat 

menjelaskan bahwa adat istiadat dalam masyarakat Indonesia memiliki fungsi 

menjaga keseimbangan sosial dan memperkuat solidaritas kelompok.28 Oleh 

karena itu, lamaran tidak hanya dipahami sebagai peristiwa keagamaan, tetapi 

juga sebagai peristiwa sosial yang memiliki nilai simbolik dan kultural. 

Namun demikian, ketika fungsi sosial tradisi lamaran melampaui batas-

batas normatif syariat, maka diperlukan sikap kritis dalam menilainya. 

Metodologi studi Islam menuntut adanya proses seleksi dan rekonstruksi budaya 

secara berkelanjutan, bukan sekadar sikap menerima secara akomodatif atau 

 
25 Abdul Wahhab Khallaf, ‘Ilm Ushul al-Fiqh, (Kairo: Dar al-Qalam, 1978), hlm. 89–90 
26 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law, (London: IIIT, 2008), hlm. 23–25 
27 Kompilasi Hukum Islam (KHI), Pasal 11–13 
28 Koentjaraningrat, Pengantar Ilmu Antropologi, (Jakarta: Rineka Cipta, 2009), hlm. 203–205 



E-ISSN : 2527-631X 
El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 
 

 

 

143 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2024 

menolak secara total. Dalam kerangka ini, agama tidak diposisikan sebagai 

legitimasi pasif terhadap tradisi, melainkan sebagai sistem nilai yang aktif menilai, 

mengarahkan, dan mengoreksi praktik sosial. 

Islam berfungsi sebagai nilai korektif (corrective values) yang menyaring 

unsur-unsur budaya agar selaras dengan prinsip-prinsip dasar syariat, seperti 

keadilan, kesederhanaan, dan perlindungan terhadap martabat manusia. Aspek ini 

menjadi penting terutama dalam praktik khithbah, mengingat potensi munculnya 

ketimpangan relasi kuasa, beban ekonomi yang tidak proporsional, serta 

konstruksi sosial yang merugikan pihak tertentu, khususnya perempuan. 

Dengan demikian, dialektika antara praktik budaya lamaran dan prinsip-

prinsip syariat di Indonesia menunjukkan bahwa Islam tidak hadir untuk 

menghapus budaya lokal, melainkan untuk mengarahkannya. Tradisi 

dipertahankan sejauh ia menjadi sarana aktualisasi nilai-nilai Islam, bukan sebagai 

tujuan yang berdiri sendiri tanpa kontrol normatif. 

Tradisi lamaran, oleh karena itu, dapat terus dilestarikan sebagai bagian 

dari kekayaan budaya bangsa dan identitas sosial masyarakat, selama substansi 

dan praktiknya tidak menyalahi ketentuan syariat Islam. Pendekatan ini 

menegaskan karakter Islam sebagai agama yang raḥmatan lil ‘ālamīn, yakni 

ajaran yang membawa rahmat, keadilan, dan kemaslahatan, serta mampu 

berdialog secara konstruktif dengan realitas sosial-budaya yang beragam dan terus 

berkembang. 

Pada akhirnya, kajian ini menegaskan bahwa pemahaman terhadap tradisi 

lamaran harus dilakukan secara integratif antara pendekatan normatif-teologis dan 

sosio-kultural. Dengan pendekatan metodologi studi Islam, tradisi lamaran tidak 

hanya dinilai dari aspek hukum formal, tetapi juga dari aspek kemaslahatan, 

keadilan sosial, dan relevansinya dalam kehidupan masyarakat Muslim Indonesia 

kontemporer 

 

9. Implikasi Tradisi Khithbah terhadap Pembentukan Hukum dan Praktik 

Sosial Islam Indonesia 

Tradisi khithbah dalam masyarakat Muslim Indonesia tidak hanya 

berfungsi sebagai tahapan awal menuju akad nikah, tetapi juga memiliki implikasi 

yang luas terhadap pembentukan hukum dan praktik sosial Islam. Ia menjadi 

ruang awal terjadinya negosiasi antara nilai-nilai agama, adat istiadat, serta 

kepentingan sosial keluarga dan komunitas. Melalui khithbah, masyarakat 

membangun kesepahaman awal mengenai relasi calon pasangan, keterlibatan 

keluarga, dan legitimasi sosial suatu pernikahan. 

Dalam konteks hukum Islam Indonesia, khithbah menempati posisi yang 

relatif unik. Praktik ini tidak diatur secara rinci dalam peraturan perundang-

undangan, baik dalam Undang-Undang Perkawinan maupun Kompilasi Hukum 

Islam. Meskipun demikian, khithbah tetap diakui secara normatif sebagai bagian 

dari ajaran Islam dan secara sosial diterima sebagai praktik yang sah dan lazim 

dalam kehidupan masyarakat Muslim. Pengakuan ini menunjukkan bahwa 

keberlakuan khithbah lebih bertumpu pada otoritas moral agama dan konsensus 

sosial daripada pada regulasi hukum formal. 

Ketiadaan pengaturan formal tersebut justru membuka ruang yang luas 

bagi tradisi lokal untuk memainkan peran signifikan dalam membentuk praktik 



E-ISSN : 2527-631X 
El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 
 

 

 

144 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2024 

pra-nikah masyarakat Muslim. Setiap daerah mengembangkan bentuk, tata cara, 

dan simbol khithbah yang sesuai dengan struktur sosial dan sistem nilai yang 

dianut. Dengan demikian, praktik khithbah menjadi arena perjumpaan antara 

norma syariat dan realitas budaya yang beragam. 

Dalam konteks ini, tradisi khithbah berkontribusi terhadap pembentukan 

hukum Islam secara sosiologis, yakni hukum yang hidup (living law) dan 

dipraktikkan oleh masyarakat sebelum dikodifikasikan secara formal. Hukum 

tidak semata-mata hadir melalui teks normatif atau produk legislasi, tetapi juga 

melalui praktik sosial yang tumbuh dan mengakar dalam kehidupan umat. 

Dalam perspektif sosiologi hukum Islam, praktik sosial yang dilakukan 

secara berulang, diterima secara luas, dan dipandang membawa kemaslahatan 

dapat bertransformasi menjadi norma yang memiliki kekuatan mengikat secara 

moral dan sosial.29 Oleh karena itu, khithbah dapat dipahami sebagai salah satu 

contoh bagaimana hukum Islam berkembang secara gradual melalui interaksi 

antara ajaran normatif dan dinamika sosial masyarakat Muslim Indonesia. 

Di Indonesia, variasi praktik khithbah mencerminkan pluralitas budaya 

dan sistem kekerabatan yang berbeda-beda, mulai dari masyarakat yang menganut 

sistem patrilineal, matrilineal, hingga bilateral. Perbedaan struktur kekerabatan ini 

berpengaruh secara langsung terhadap siapa yang berperan dominan dalam proses 

lamaran, bagaimana komunikasi antar keluarga dilakukan, serta simbol-simbol 

adat yang digunakan dalam prosesi khithbah. 

Variasi tersebut turut memengaruhi konstruksi relasi antara calon 

pasangan, keluarga, dan komunitas dalam proses menuju pernikahan. Dalam 

masyarakat tertentu, khithbah lebih menonjolkan peran keluarga besar sebagai 

representasi kehormatan dan status sosial, sementara dalam konteks lain lebih 

menekankan persetujuan personal calon pasangan dengan tetap melibatkan 

keluarga sebagai penyangga sosial. 

Dalam banyak kasus, khithbah berfungsi sebagai sarana institusional 

untuk membangun legitimasi sosial sebelum akad nikah dilangsungkan. Melalui 

prosesi ini, hubungan calon pasangan tidak lagi dipandang sebagai relasi privat, 

tetapi memperoleh pengakuan terbuka dari lingkungan sosial. Pengakuan tersebut 

menjadi penting dalam menjaga keteraturan sosial dan mencegah prasangka 

negatif di tengah masyarakat. 

Legitimasi sosial yang dihasilkan dari praktik khithbah memiliki implikasi 

langsung terhadap stabilitas rumah tangga dan penerimaan sosial pasangan yang 

menikah. Pernikahan yang didahului oleh khithbah yang diakui secara adat dan 

sosial cenderung lebih mudah diterima oleh keluarga besar dan komunitas, 

sehingga memiliki modal sosial yang lebih kuat dalam membangun kehidupan 

rumah tangga. 

Dari sudut pandang hukum Islam, keberadaan legitimasi sosial ini sejalan 

dengan tujuan syariat (maqāṣid al-syarī‘ah), khususnya dalam menjaga keturunan 

(ḥifẓ al-nasl) dan kehormatan (ḥifẓ al-‘irḍ).30 Khithbah berperan sebagai 

mekanisme preventif yang membantu menjaga kejelasan status relasi, 

 
29 M. Atho Mudzhar, Pendekatan Studi Islam, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002, hlm. 45–47 
30 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law, London: IIIT, 2008, hlm. 21–25 



E-ISSN : 2527-631X 
El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 
 

 

 

145 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2024 

menghindarkan fitnah sosial, serta memperkuat dimensi etis pernikahan dalam 

kehidupan masyarakat Muslim Indonesia. 

Tradisi khithbah juga berimplikasi signifikan terhadap pembentukan etika 

sosial Islam, terutama yang berkaitan dengan adab pergaulan, batas interaksi 

antara laki-laki dan perempuan, serta tanggung jawab moral calon pasangan. 

Melalui khithbah, relasi yang sebelumnya bersifat personal mulai ditempatkan 

dalam kerangka etika publik yang diakui secara sosial dan keagamaan. 

Dalam praktiknya, khithbah sering kali menjadi titik awal pembatasan 

relasi antara calon pasangan agar lebih terarah, terkontrol, dan bertanggung jawab. 

Meskipun belum berstatus sebagai pasangan suami istri, adanya khithbah 

menuntut kedua belah pihak untuk menjaga sikap, perilaku, dan interaksi sesuai 

dengan norma kesopanan dan nilai moral yang berlaku dalam masyarakat Muslim. 

Fungsi etis ini menunjukkan bahwa khithbah tidak semata-mata 

berdimensi hukum formal, tetapi juga memiliki peran edukatif dalam membentuk 

kesadaran moral masyarakat. Ia menjadi sarana internalisasi nilai-nilai Islam 

tentang kesucian relasi, penghormatan terhadap pihak lain, serta kesiapan 

menjalani kehidupan berumah tangga secara bertanggung jawab. Dari sisi 

pembentukan hukum Islam Indonesia, tradisi khithbah turut berkontribusi pada 

penguatan pendekatan kontekstual dalam pengembangan fiqh keluarga. 

Pendekatan ini tidak hanya bertumpu pada teks normatif secara literal, tetapi juga 

mempertimbangkan realitas sosial dan praktik yang hidup di tengah masyarakat. 

Dalam kerangka tersebut, adat (‘urf) ditempatkan sebagai salah satu 

pertimbangan dalam penetapan hukum, selama tidak bertentangan dengan nash 

dan prinsip dasar syariat.31 Pengakuan terhadap ‘urf ini memungkinkan hukum 

Islam Indonesia berkembang secara lebih adaptif dan responsif terhadap dinamika 

sosial, tanpa kehilangan legitimasi normatifnya. Pengakuan terhadap ‘urf 

menjadikan hukum Islam Indonesia lebih adaptif dalam merespons realitas sosial 

yang majemuk. Hukum tidak dipahami secara kaku dan ahistoris, melainkan 

ditempatkan dalam konteks kehidupan masyarakat yang beragam secara budaya, 

sosial, dan ekonomi. Dengan pendekatan ini, hukum Islam mampu berfungsi 

sebagai pedoman normatif yang relevan sekaligus aplikatif dalam kehidupan 

umat. 

Dalam praktik peradilan agama, meskipun khithbah tidak memiliki 

konsekuensi hukum formal sebagaimana akad nikah, keberadaannya sering 

dijadikan pertimbangan sosiologis dalam penyelesaian sengketa keluarga. Hakim 

dapat mempertimbangkan proses pra-nikah, termasuk khithbah, untuk membaca 

relasi sosial, niat para pihak, serta dinamika keluarga yang melatarbelakangi suatu 

perkara. 

Fakta tersebut menunjukkan bahwa praktik sosial pra-nikah turut 

memengaruhi cara hukum Islam dipahami dan diterapkan dalam konteks yudisial. 

Hukum tidak hanya bekerja pada tataran normatif-teksual, tetapi juga berinteraksi 

dengan realitas sosial yang membentuk perilaku dan ekspektasi masyarakat. Di 

sisi lain, tradisi khithbah juga menghadirkan tantangan baru, terutama ketika 

mengalami komersialisasi dan formalisasi yang berlebihan. Dalam sejumlah 

 
31 Mohammad Hashim Kamali, “Urf and Custom in Islamic Law”, American Journal of Islamic Social 

Sciences, Vol. 6 No. 2 (1989), hlm. 198–201 



E-ISSN : 2527-631X 
El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 
 

 

 

146 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2024 

kasus, prosesi lamaran berkembang menjadi peristiwa sosial yang sarat tuntutan 

material dan simbol prestise. 

Beban ekonomi yang tinggi dalam prosesi lamaran berpotensi 

menciptakan ketimpangan sosial dan menghambat tujuan utama pernikahan itu 

sendiri. Kondisi ini dapat menimbulkan tekanan ekonomi bagi calon pasangan dan 

keluarga, bahkan menjadi penghalang bagi terlaksananya pernikahan yang secara 

syar‘i telah memenuhi syarat. 

Dalam konteks inilah, metodologi studi Islam berfungsi sebagai instrumen 

kritik normatif untuk mengoreksi praktik budaya yang menyimpang dari nilai-

nilai dasar syariat. Tradisi tidak diterima secara mutlak, tetapi dievaluasi 

berdasarkan prinsip keadilan, kemaslahatan, dan pencegahan mudarat. 

Islam, melalui prinsip taysīr (kemudahan) dan raf‘ al-ḥaraj (penghilangan 

kesulitan), secara tegas menolak praktik sosial yang memberatkan dan berpotensi 

menimbulkan mudarat.32 Prinsip-prinsip ini menegaskan bahwa tujuan syariat 

dalam pernikahan adalah membangun kemaslahatan, bukan menciptakan beban 

sosial dan ekonomi yang tidak proporsional. 

Oleh karena itu, tradisi khithbah perlu terus dikaji secara kritis dan 

disesuaikan dengan dinamika sosial yang berkembang agar tetap selaras dengan 

nilai-nilai syariat Islam. Proses kajian dan penyesuaian ini menjadi penting untuk 

memastikan bahwa khithbah tidak kehilangan fungsi etis dan maslahatnya, 

sekaligus tetap relevan dengan konteks kehidupan masyarakat Muslim 

kontemporer. 

Implikasi lain dari keberlangsungan tradisi khithbah adalah terbentuknya 

identitas keislaman khas Indonesia yang bersifat inklusif dan dialogis. Identitas 

ini lahir dari perjumpaan yang berkelanjutan antara ajaran Islam dan keragaman 

budaya lokal, sehingga melahirkan ekspresi keberagamaan yang tidak bersifat 

eksklusif maupun konfrontatif. 

Identitas keislaman tersebut tercermin dalam kemampuan masyarakat 

Muslim Indonesia mengintegrasikan nilai-nilai Islam dengan budaya lokal secara 

kreatif dan proporsional. Integrasi ini tidak hanya memperlihatkan kelenturan 

ajaran Islam dalam merespons realitas sosial, tetapi juga menunjukkan 

kedewasaan masyarakat dalam memaknai agama sebagai pedoman hidup yang 

kontekstual, membumi, dan tetap berorientasi pada kemaslahatan bersama. 

Integrasi antara ajaran Islam dan budaya lokal tersebut pada akhirnya 

memperkaya praktik sosial Islam tanpa harus mengorbankan pijakan normatifnya. 

Nilai-nilai dasar syariat tetap berfungsi sebagai kerangka etik, sementara budaya 

lokal menjadi medium ekspresi sosial yang memungkinkan ajaran Islam dihayati 

secara lebih kontekstual dan membumi dalam kehidupan masyarakat. Dalam 

kajian akademik, fenomena ini semakin menegaskan pentingnya pendekatan 

interdisipliner dalam studi hukum Islam. Pendekatan yang semata-mata tekstual 

tidak lagi memadai untuk menjelaskan dinamika praktik keagamaan yang 

berkembang di tengah masyarakat yang kompleks dan majemuk. 

Oleh karena itu, antropologi dan sosiologi menjadi instrumen analisis yang 

penting untuk memahami bagaimana hukum Islam berinteraksi dengan realitas 

sosial, membentuk pola perilaku, serta mengalami proses adaptasi dan 

 
32 Wael B. Hallaq, An Introduction to Islamic Law, Cambridge University Press, 2009, hlm. 93–96 



E-ISSN : 2527-631X 
El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 
 

 

 

147 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2024 

transformasi. Melalui pendekatan ini, hukum Islam dapat dipahami sebagai sistem 

normatif yang hidup, bukan sekadar kumpulan aturan formal. 

Tradisi khithbah, dengan demikian, menjadi contoh konkret bagaimana 

hukum Islam terbentuk tidak hanya dari teks normatif, tetapi juga dari praktik 

sosial umat yang berlangsung secara historis dan kontekstual.33 Ia menunjukkan 

bahwa hukum Islam di Indonesia berkembang melalui dialog berkelanjutan antara 

ajaran agama dan pengalaman sosial masyarakat Muslim. 

Oleh karena itu, implikasi tradisi khithbah terhadap pembentukan hukum 

dan praktik sosial Islam Indonesia menegaskan bahwa hukum Islam tidak bersifat 

statis dan ahistoris, melainkan dinamis, kontekstual, dan senantiasa berdialog 

dengan kehidupan masyarakatnya. Hukum Islam tumbuh melalui interaksi 

berkelanjutan antara teks normatif dan realitas sosial, sehingga mampu merespons 

perubahan zaman tanpa kehilangan orientasi nilai dan tujuan syariat. Dengan 

kerangka ini, khithbah dapat dipahami sebagai salah satu ruang penting tempat 

hukum Islam diuji, diaktualisasikan, dan dimaknai secara hidup dalam konteks 

keindonesiaan. 

 

C. Simpulan 

Khithbah dalam perspektif metodologi studi Islam tidak dapat dipahami 

sekadar sebagai tahapan administratif menuju akad nikah. Ia merupakan institusi 

sosial-keagamaan yang memuat fungsi normatif, etis, kultural, dan sosiologis 

sekaligus. Dalam kerangka hukum keluarga Islam, khithbah berperan sebagai 

mekanisme etik untuk menjaga kejelasan niat, kehormatan relasi antara laki-laki dan 

perempuan, serta keteraturan sosial sebelum pernikahan dilangsungkan. 

Kajian ini menunjukkan bahwa praktik khithbah di Indonesia berkembang 

melalui dialektika yang dinamis antara norma syariat dan tradisi budaya lokal. 

Ketiadaan pengaturan formal yang rinci dalam hukum positif membuka ruang bagi 

adat (‘urf) untuk berperan aktif dalam membentuk praktik pra-nikah masyarakat 

Muslim. Selama tradisi tersebut tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip dasar 

syariat dan membawa kemaslahatan, ia dapat diterima sebagai bentuk ekspresi 

keberagamaan yang kontekstual dan membumi. 

Implikasi tradisi khithbah terhadap pembentukan hukum Islam Indonesia 

tampak pada penguatan hukum Islam sebagai living law. Praktik sosial yang hidup 

dan diterima secara luas di masyarakat turut memengaruhi cara hukum Islam 

dipahami, diterapkan, dan dipertimbangkan, termasuk dalam praktik peradilan 

agama. Hal ini menegaskan bahwa hukum Islam tidak hanya bersumber dari teks 

normatif, tetapi juga dibentuk melalui interaksi berkelanjutan dengan realitas sosial 

yang terus berubah. 

Namun demikian, kajian ini juga menegaskan pentingnya sikap kritis 

terhadap praktik khithbah yang mengalami distorsi akibat tekanan adat, 

komersialisasi, atau formalisasi berlebihan. Melalui pendekatan metodologi studi 

Islam yang integratif—menggabungkan perspektif normatif–tekstual dan historis–

kultural—khithbah dapat dipahami secara proporsional sebagai ruang negosiasi 

 
33 Azyumardi Azra, “Islam Nusantara: Jaringan Global dan Lokal”, Studia Islamika, Vol. 23 No. 2 (2016), 

hlm. 145–150 



E-ISSN : 2527-631X 
El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 
 

 

 

148 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2024 

nilai, pembentukan etika sosial, dan konstruksi identitas keislaman masyarakat 

Indonesia yang dinamis, kontekstual, dan dialogis. 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



E-ISSN : 2527-631X 
El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam 

 
 

 

 

149 El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2024 

DAFTAR PUSTAKA 

 

 

Auda, Jasser. Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law. London: International 

Institute of Islamic Thought (IIIT), 2008. 

Azra, Azyumardi. “Islam Nusantara: Jaringan Global dan Lokal.” Studia Islamika Vol. 

23, No. 2 (2016). 

Dahlan, Idhamy. Azas-azas Fiqh Munakahat Hukum Keluarga Islam. Surabaya: Al-

Ikhlas, t.t. 

Hallaq, Wael B. An Introduction to Islamic Law. Cambridge: Cambridge University 

Press, 2009. 

Hallaq, Wael B. “What Is Shari‘a?” Yearbook of Islamic and Middle Eastern Law (2005). 

Kamali, Mohammad Hashim. “Urf and Custom in Islamic Law.” American Journal of 

Islamic Social Sciences Vol. 6, No. 2 (1989). 

Khallaf, Abdul Wahhab. ‘Ilm Ushul al-Fiqh. Kairo: Dar al-Qalam, 1978. 

Koentjaraningrat. Pengantar Ilmu Antropologi. Jakarta: Rineka Cipta, 2009. 

Manshur, Ali. Hukum dan Etika Pernikahan dalam Islam. Malang: UB Press, 2017. 

Mawardi, dkk. Lamaran (Khitbah) dalam Pernikahan Perspektif Pendidikan Islam. 

Situbondo: Universitas Ibrahimy. 

Mudzhar, M. Atho. Pendekatan Studi Islam. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002. 

Rahman, Fazlur. Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. 

Chicago: University of Chicago Press, 1982. 

Sarwat, Ahmad. Fiqh al-Hayah: Seri Fiqh Kehidupan – Pernikahan. Jakarta: Rumah 

Fiqih Publishing, 2020. 

Sarwat, Ahmad. Seri Fiqh Islam: Kitab Nikah. Yogyakarta: Kampus Syariah, 2009. 

Syam, Nur. “Islam Pesisir dan Islam Kultural.” Al-Jami‘ah: Journal of Islamic Studies 

Vol. 45, No. 1 (2007). 

Tihami, dan Sohari Sahrani. Fikih Munakahat: Kajian Fikih Nikah Lengkap. Jakarta: PT 

RajaGrafindo Persada, 2009. 

Tim Redaksi Nuansa Aulia. Kompilasi Hukum Islam (Hukum Perkawinan, Kewarisan, 

dan Perwakafan). Bandung: Nuansa Aulia, 2015. 

Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan. 

Bandung: Fokusmedia, 2016. 

Zuhaili, Wahbah az-. Al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu. Damaskus: Dar al-Fikr, 1985. 

 

 

 

 


