=
'1’ L { J E-ISSN : 2527-631X
El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam

L

El Wasathiya

TRADISI LAMARAN (KHITBAH) DALAM PERSPEKTIF METODOLOGI
STUDI ISLAM: DIALEKTIKA ANTARA NORMATIVITAS SYARIAT DAN
PRAKTIK BUDAYA DI INDONESIA

Nur Fadly Hermawan
Universitas Islam Negeri Ponorogo
Wawansj96@gmail.com

Abstrak: Penelitian ini mengkaji khithbah (lamaran) dalam masyarakat Muslim
Indonesia sebagai praktik pra-nikah yang tidak hanya berdimensi normatif keagamaan,
tetapi juga memiliki fungsi sosial, kultural, dan sosiologis yang kompleks. Dalam konteks
Indonesia, khithbah berkembang melalui dialektika antara teks syariat dan tradisi lokal,
sehingga membentuk variasi praktik yang mencerminkan pluralitas budaya masyarakat.
Melalui pendekatan metodologi studi Islam yang integratif—menggabungkan perspektif
normatif-tekstual dan historis—kultural—kajian ini menunjukkan bahwa khithbah
berperan sebagai mekanisme etis, sarana legitimasi sosial, serta bagian dari hukum Islam
yang hidup (living law). Tradisi khithbah berkontribusi pada pembentukan etika sosial,
penguatan relasi keluarga, dan konstruksi identitas keislaman yang khas Indonesia,
selama tetap berada dalam koridor maqasid al-syari‘ah. Pada saat yang sama, penelitian
ini menegaskan perlunya sikap kritis terhadap praktik khithbah yang mengalami distorsi
akibat tekanan adat dan komersialisasi, agar tetap selaras dengan prinsip keadilan,
kemudahan, dan kemaslahatan. Dengan demikian, khithbah dipahami sebagai institusi
sosial-keagamaan yang dinamis, kontekstual, dan senantiasa berdialog dengan realitas
sosial masyarakat Muslim Indonesia.

Kata kunci: khithbah, hukum keluarga Islam, ‘urf, living Islam, budaya lokal,
masyarakat Muslim Indonesia.

A. Pendahuluan

Perkawinan ialah satu perihal yang sangat berarti dalam kehidupan tiap
manusia. Dengan jalan perkawinan, pergaulan antara laki-laki dan perempuan
menjadi terhormat sesuai dengan kedudukan manusia selaku makhluk yang
memiliki kehormatan tinggi diantara makhluk- mahkluk yang lain. Pernikahan juga
merupakan salah satu perintah agama kepada siapa saja yang mampu untuk segera
menunaikannya, karena pernikahan bisa mencegah kemaksiatan, baik dalam bentuk
inderawi ataupun perbuatan semacam perzinahan. Salah satu bentuk interaksi
manusia dalam bingkai pernikahan di antara tujuannya adalah untukmelanjutkan
kehidupannya dari generasi lebih dahulu.!

Perkembangbiakan merupakan ciri khas dari makhluk hidup, yang
kemudian membedakannya dengan hewan ialah dengan terlaksananya

! Mawardi dkk, Lamaran (Khitbah) dalam Pernikahan Perspektif Pendidikan Islam, (Universitty
Ibrahimy Situbondo)

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2024

128


mailto:Wawansj96@gmail.com

E-ISSN : 2527-631X
El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam

[EE—

El Wasathiya

perkawinan.? Pernikahan dalam pelaksanaannya haruslah terikat dengan aturan-
aturan yang berlaku di sekitar manusia itu sendiri, agar tidak menggeser nilai-nilai
dan tujuan yang agung dalam perkawinan. Perkawinan diatur dalam pasal( 1)
Undang-undang Pokok Perkawinan Tahun 1974 yang menyebutkan kalau:
Perkawinan adalah ikatan lahir batin antara seseorang pria dengan seseorang wanita
sebagai suami istri dengan tujuan membentuk keluarga ( rumah tangga) yang
bahagia dan kekal berdasarkan Ketuhanan Yang Maha Esa.?

Di antara sebagian tahapan menuju perkawinan salah satunya merupakan
tahapan khithbah atau melamar. Khithbah sendiri adalah salah satu metode untuk
menampilkan 1 ’ tikad baik laki-laki untuk menikahi wanita tertentu, sekaligus
memberitahukan hal yang sama kepada wali sang wanita.* Keinginan itu bisa
disampaikan langsung oleh pihak pria atau dapat pula melalui wakilnya. Jika niat
baik tersebut diterima, berarti tahapan-tahapan lain menuju perkawinan bisa
dilanjutkan, namun jika tidak, maka tahapan pernikahan biasanya dihentikan
sampai proses itu.’

Dalam praktik sosial masyarakat Indonesia, tahapan khithbah atau lamaran
tidak hanya dipahami sebagai proses administratif menuju pernikahan, tetapi juga
telah berkembang menjadi sebuah tradisi budaya yang sarat dengan simbol, nilai,
dan adat istiadat lokal. Setiap daerah di Indonesia memiliki bentuk prosesi lamaran
yang beragam, mulai dari yang sederhana hingga yang kompleks, dengan
melibatkan berbagai ritual adat, seserahan, serta peran tokoh keluarga dan
masyarakat. Keragaman ini menunjukkan bahwa praktik khithbah tidak hanya
bersumber dari norma agama, tetapi juga dipengaruhi secara kuat oleh konstruksi
budaya dan sosial setempat.

Di sisi lain, Islam sebagai agama memiliki ketentuan normatif yang jelas
terkait khithbah, baik yang bersumber dari Al-Qur’an, hadis, maupun kajian fikih.
Syariat Islam memandang khithbah sebagai tahap pendahuluan pernikahan yang
bertujuan untuk menjaga kehormatan, memberikan kesempatan saling mengenal
secara terbatas, serta menghindari praktik-praktik yang bertentangan dengan nilai
moral dan kesucian pernikahan. Namun, dalam realitas masyarakat Indonesia,
sering kali terjadi pergeseran makna khithbah, di mana tradisi budaya lebih
dominan dibandingkan prinsip normatif syariat, bahkan tidak jarang menimbulkan
beban sosial dan ekonomi bagi calon mempelai.

Kondisi tersebut menunjukkan adanya dialektika antara normativitas syariat
Islam dan praktik budaya lokal dalam tradisi lamaran. Di satu sisi, budaya menjadi
sarana ekspresi nilai-nilai lokal dan penguatan hubungan sosial antarkeluarga. Di
sisi lain, budaya juga berpotensi menyimpang dari prinsip-prinsip dasar Islam
apabila tidak disaring secara kritis. Oleh karena itu, diperlukan pendekatan
metodologi studi Islam yang mampu membaca fenomena ini secara komprehensif,

2 Ahmad Sarwat, Figh Al-Hayah Seri Figh Kehidupan: Pernikahan, (Jakarta: Rumah Figih
Publishing, 2020), 48.

3 UU RI No. 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan, (Bandung: Fokusmedia, 2016), 1-2.

4 Mawardi dkk, Lamaran (Khitbah) dalam Pernikahan Perspektif Pendidikan Islam, (Universitty
Ibrahimy Situbondo)

5 Ibid.,

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2024 129



=
'1’ L { J E-ISSN : 2527-631X
El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam

L

El Wasathiya

tidak hanya dengan pendekatan normatif-teologis, tetapi juga dengan pendekatan
historis, sosiologis, dan antropologis.

Melalui perspektif metodologi studi Islam, tradisi lamaran dapat dipahami
sebagai hasil interaksi dinamis antara teks agama dan konteks sosial budaya. Islam
tidak serta-merta menolak tradisi, melainkan memberikan ruang penerimaan
terhadap adat (‘urf) selama tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip syariat dan
tidak menimbulkan kemudaratan. Dengan pendekatan ini, kajian terhadap khithbah
tidak berhenti pada aspek hukum formal semata, tetapi juga mempertimbangkan
nilai kemaslahatan, kesederhanaan, dan keadilan sosial dalam praktiknya di
masyarakat Indonesia.

Berdasarkan uraian tersebut, kajian mengenai tradisi lamaran (khithbah)
dalam perspektif metodologi studi Islam menjadi penting untuk dilakukan.
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis bagaimana syariat Islam dan budaya
lokal saling berinteraksi dalam praktik lamaran di Indonesia, serta sejauh mana
tradisi tersebut dapat dipahami sebagai bentuk akomodasi budaya yang tetap berada
dalam koridor ajaran Islam. Dengan demikian, diharapkan kajian ini mampu
memberikan pemahaman yang lebih kritis dan seimbang antara norma agama dan
realitas sosial budaya dalam praktik khithbah di Indonesia.

B. Pembahasan
1. Pengertian Lamaran secara umum

Pernikahan adalah salah satu momen berharga dalam kehidupan
seseorang. Sebelum mengikat janji suci dalam ikatan pernikahan, terdapat
tahapan penting yang harus dilalui, salah satunya adalah lamaran pernikahan.
Lamaran pernikahan merupakan langkah awal yang dilakukan oleh calon
pengantin pria kepada calon pengantin wanita untuk memperoleh persetujuan
serta restu dari keluarga calon pengantin wanita.

Lamaran pernikahan adalah proses di mana calon pengantin pria
menyampaikan niatnya untuk menjadikan calon pengantin wanita sebagai
pasangan hidupnya. Proses ini biasanya dilakukan dengan cara resmi dan formal,
melibatkan kedua keluarga dari kedua belah pihak. Dalam tradisi Indonesia,
lamaran pernikahan umumnya diadakan di rumah calon pengantin wanita
dengan dihadiri oleh keluarga dan kerabat dekat. Pada umumnya, lamaran
pernikahan dilakukan setelah kedua belah pihak sepakat untuk melanjutkan
hubungan mereka ke tahap pernikahan. Lamaran ini bertujuan untuk meminta
restu serta persetujuan dari keluarga calon pengantin wanita sebelum melakukan
pernikahan. Dalam tradisi Indonesia, lamaran pernikahan juga dianggap sebagai
tanda keseriusan dan komitmen dari calon pengantin pria dalam menjaga serta
melindungi calon pengantin wanita.

Proses lamaran pernikahan biasanya diawali dengan pembicaraan antara
calon pengantin pria dan calon pengantin wanita mengenai niat mereka untuk
menikah. Setelah itu, calon pengantin pria akan memberikan lamaran secara
resmi kepada calon pengantin wanita. Lamaran tersebut biasanya berbentuk
surat atau ucapan langsung yang berisi niat baik calon pengantin pria untuk
menjadikan calon pengantin wanita sebagai pendamping hidupnya.

Setelah lamaran diterima, calon pengantin wanita dapat melakukan
pertimbangan secara matang sebelum memberikan jawaban atas lamaran

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2024 130



=
'1’ L { J E-ISSN : 2527-631X
El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam

LX)

El Wasathiya

tersebut. Pertimbangan ini melibatkan keluarga dari calon pengantin wanita
untuk memastikan bahwa pria yang melamar memiliki niat baik dan mampu
menjaga serta melindungi calon pengantin wanita.

Lamaran pernikahan juga melibatkan proses tukar menukar mas kawin
antara keluarga kedua belah pihak. Mas kawin merupakan simbol dari ikatan
pernikahan yang akan terjalin antara calon pengantin pria dan calon pengantin
wanita. Umumnya, mas kawin berupa harta benda yang memiliki nilai dan
makna dalam tradisi pernikahan Indonesia. Lamaran pernikahan merupakan
tahapan penting yang harus dilalui sebelum memasuki ikatan pernikahan. Proses
ini bukan hanya sekedar formalitas semata, tetapi juga menjadi momen berharga
dalam mempererat hubungan serta menjalin kedekatan antara kedua keluarga
calon pengantin. Melalui lamaran pernikahan, calon pengantin pria dapat
menunjukkan keseriusannya dalam menjaga dan melindungi calon pengantin
wanita.

2. Hukum Lamaran

Seorang laki-laki boleh melamar secara terus terang/tashrih, atau secara
sindirian/ta'ridh kepada perempuan yang berstatus sendiri (single), baik yang
masih perawan juga janda yang sudah habis masa iddahnya. Sedangkan pada
janda yang masih dalam masa iddah, maka beliau hanya boleh mengungkapkan
rasa cintanya secara kiasan, serta Jika selesai masa iddahnya, maka dia boleh
melamarnya secara terus terperinci.®

Jika mayoritas ulama berpendapat hukum yang berlaku tidak (Al-
Andalusi, 2010) (Idhamy)wajib, maka Dawud Zahiri berpendapat wajib. Dan
yang menjadi penyebab perbedaan pendapat tersebut adalah apakah amalan Nabi
SAW itu wajib ataukah sunnah terhadap usulnya.” Hadits-hadits yang menjadi
dasar pelaksanaan lamaran/khitbah dapat menjadi tata cara dalam pembahasan
lamaran. Lamaran adalah perjanjian antara dua calon pengantin untuk menikah,
namun karena keduanya belum menandatangani akad nikah, maka status mereka
belum dapat dianggap sebagai suami istri, dan hukum hubungan mereka adalah
sama dengan hukum hubungan dengan orang lain.®

Oleh karena itu, hal-hal yang sebelumnya haram dilakukan, seperti:
Berkumpul bersama dalam satu rumah seperti pasangan suami istri. Penerapan
ini bukan merupakan kesempatan untuk mencoba sesuatu yang sebelumnya
dilarang oleh norma sosial atau Syariah Islam. Maka, masing-masing pihak
harus menjaga kehormatan pribadi dan keluarga serta menghindari pelanggaran
larangan tersebut.

3. Dalil Tentang Lamaran
Pelamar dan keluarganya pertama kali melihat calon pasangan yang
mereka ajukan (khitbah) sehingga proses lamaran dapat dilanjutkan atau
dibatalkan sebelum melanjutkan ke proses kontrak pernikahan. Hal ini sesuai
dengan hadis yang disabdakan oleh Nabi Muhammad SAW:
“Dari mughirah bin syu’bah, ia pernah meminang seorang perempuan, lalu
Rasulallah bertanya kepadanya: “Sudahkah kau lihat dia?” Ia menjawab:

® Ali Manshur, Hukum dan Etika Pernikahan Dalam Islam, (Malang: Tim UB Press, 2017), 2.

" Abul Wahid Muhammad bin Ahmad bin Muhammad bin Ahmad bin Rusyd Al-Qurthubi Al-
Andalusi, Bidayatul Mujtahid Wa Nihayatul Muqtashid, Edisi Keempat (Bairut: Darul Kutub Al-Ilmiyah,
2010), 435.

8 Ali Manshur, Hukum dan Etika Pernikahan Dalam Islam, (Malang: Tim UB Press, 2017), 3.

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2024 131



=
'1’ L { J E-ISSN : 2527-631X
El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam

L

El Wasathiya

“belum”, sabda Nabi: “Lihatlah dia terlebih dahulu agar nantinya kamu bisa
hidup bersama lebih langgeng”.°
Adapun Hadis lainnya yaitu:
4.\\\?1&?5“-54\‘53?.\.\.\5\}\ ;w\%wﬂﬁaﬁmeﬂc Lm\Jj
B2 154 535 Y5 5 V3 058 1Y) e A s 155 Y 05 u«wm &
S 1sale 155553808 8 3G dha A \}Ac\ju;\uus&\c_\uu_mcw\
10+ (“5‘&; )s.c 20
Artinya:
“Dan tidak ada dosa bagi kamu meminang wanita-wanita itu,] dengan sindiran,
atau kamu Menyembunyikan (keinginan mengawini mereka) dalam hatimu.
Allah mengetahui bahwa kamu akan menyebut-nyebut mereka, dalam pada itu
janganlah kamu Mengadakan janji kawin dengan mereka secara rahasia, kecuali
sekadar mengucapkan (kepada mereka) Perkataan yang ma'ruf. Dan janganlah
kamu ber'azam (bertetap hati) untuk beraqad nikah, sebelum habis 'iddahnya.
dan ketahuilah bahwasanya Allah mengetahui apa yang ada dalam hatimu; Maka
takutlah kepada-Nya, dan ketahuilah bahwa Allah Maha Pengampun lagi Maha
Penyantun.”(Al Baqarah ; 235)1
4. Tujuan dan Hikmah Lamaran Pernikahan
a.  Tujuan Lamaran Pernikahan
Tujuan dari lamaran pernikahan adalah untuk memastikan
bahwa kedua individu yang akan menikah telah sepakat dan siap untuk
melanjutkan hubungan mereka ke jenjang pernikahan. Melalui lamaran
pernikahan, pasangan dapat membahas dan merencanakan masa depan
mereka bersama, termasuk hal-hal seperti tempat tinggal, keuangan, dan
rencana keluarga. Selain itu, lamaran pernikahan juga dapat menjadi ajang
untuk saling mengenal lebih dalam antara kedua individu dan keluarga
mereka. Hal ini memungkinkan calon pasangan untuk mengetahui lebih
banyak tentang nilai-nilai, kebiasaan, dan harapan satu sama lain.

Dalam Islam, tujuan dari lamaran adalah untuk mengetahui
pentingnya peran pria dalam pernikahan wanita dan menghindari
ketidakpahaman antara kedua belah pihak. Menurut tradisi lamaran
Indonesia, tujuan dari lamaran adalah untuk menyatukan dua keluarga,
pria dan wanita, serta memperkuat hubungan cinta antara kedua pasangan.
Prosesi pertunangan diatur dalam berbagai tahap dan dengan pengaturan
acara yang berbeda, tergantung pada budaya dan adat istiadat setempat.
Secara umum, prosesi lamaran pernikahan melibatkan kedatangan
kelompok keluarga calon pengantin pria, menyampaikan tujuan dan
maksud, memberikan jawaban kepada calon pengantin perempuan,
menyajikan hadiah, pertukaran cincin, dan memperkenalkan keluarga
calon pengantin pria.

b.  Hikmah Lamaran Pernikahan

Hikmah dari khithbah adalah berikan peluang buat memahami
lebih jauh antara kedua belah pihak, antara lain buat silih mengenali
perangai, tabiat, serta adat kebiasaan tiap-tiap, dengan tetap

® https://www.pecihitam.org/inilah-cara-lamaran-dalam-islam-dan-hikmah-di-baliknya/
10 https://www.inews.id/lifestyle/muslim/hukum-tunangan-dalam-islam/2
1 1bid.,

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2024 132



E-ISSN : 2527-631X
El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam

[EE—

El Wasathiya

memperhatikan batasan-batasan yang dibolehkan syariat.!> Dalam tahap
ini ada beberapa pertimbangan dari pihak calon suami sebelum ia
memutuskan untuk melamar seseorang yang dianggap baik sebagai
pendamping hidupnya. Begitupun bagi calon isteri, saat sebelum
memutuskan untuk menerima pinangan dari calon mempelai pria, terdapat
beberapa kriteria yang menjadi bahan pertimbangannya berkenaan dengan
profil calon suami yang akan menemaninya sampai akhir hayatnya, sampai
melahirkan generasi untuk melanjutkan kehidupannya.'®
Menunjukkan keseriusan dan kesepakatan, Lamaran pernikahan
Islam membantu untuk saling mengenal dengan lebih baik sebelum
menandatangani kontrak pernikahan. Lamaran sebenarnya adalah langkah
awal menuju pernikahan, dan ini sejenis kegiatan untuk saling mengenal
antara pengantin pria, setuju dan sungguh-sungguh. Lamaran memang
diatur oleh hukum Islam dan membantu menunjukkan persetujuan dan
kesungguhan antara kedua belah pihak. Membantu memahami moral,
adab, dan tren pernikahan. Lamaran pernikahan dalam Islam dapat
menjadi cara untuk memahami moral, kebiasaan, dan kecenderungan
keduanya. Meningkatkan kepercayaan dan memperkuat pernikahan.
Tujuan dan kebijaksanaan dari lamaran itu sendiri adalah untuk
meningkatkan kepercayaan dan memperkuat pernikahan antara kedua
belah pihak.
5. Lamaran dalam sudut pandang islam
Khithbah merupakan pendahuluan perkawinan, disyari’atkan sebelum
ada ikatan suami isteri menggunakan tujuan supaya saat memasuki perkawinan
berdasarkan kepada penelitian serta pengetahuan dan pencerahan masing-
masing pihak.}* Khithbah menurut bahasa adalah meminang atau melamar,
meminta wanita dijadikan isteri (bagi diri sendiri atau orang lain). Berdasarkan
kata, peminangan artinya kegiatan atau upaya kearah terjadinya hubungan
perjodohan antara seseorang pria dengan seorang perempuan, atau seorang
laki-laki meminta pada seseorang perempuan untuk menjadi istrinya dengan
cara-cara yg umum berlaku ditengah-tengah masyarakat.™
Khithbah secara etimologi merupakan peminangan kepada
seseorang wanita buat dijadikan istri dan artinya tindakan pendahuluan
(mugaddimah) berasal dari sebuah pernikahan.!® Sedangkan berdasarkan
Wahbah Az-Zuhaily, yang dimaksud khithbah adalah menampakkan hasrat
menikah terhadap seseorang perempuan tertentu dengan memberitahukan

2 Mawardi dkk, Lamaran (Khitbah) dalam Pernikahan Perspektif Pendidikan Islam,
(Universitty Ibrahimy Situbondo)

13 Ibid.,

14 Dahlan Idhamy, Azas-azas Figh Munakahat Hukum Keluarga Islam (Surabaya: Al- Ikhlas,
tt), 15.

15 Tihami dan Sohari Sahrani, Fikih Munakahat: Kajian Fikih Nikah Lengkap, (Jakarta: PT. Raja
Grafindo Persada, 2009), Cet. Ke- 2, 24.

16 Ahmad Sarwat, Seri Figh Islam Kitab Nikah, (Yogyakarta: Kampus Syariah, 2009), 41.

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2024 133



=
'1’ L { J E-ISSN : 2527-631X
El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam

L

El Wasathiya

keinginannya kepada wanita pilihannya dan walinya. Pemberitahuan tersebut
bisa dilakukan secara pribadi yg hendak meng-khithbah, atau bisa juga dengan
cara memakai perantara keluarganya. Jika si perempuan yg hendak dilamar
atau keluarganya putusan bulat maka pinangan akan dinyatakan sah. Di
Indonesia, Kompilasi hukum Islam menjelaskan model khithbah dalam Pasal
11 menjadi “Peminangan dapat langsung dilakukan oleh orang yg berkehendak
mencari pasangan jodoh, akan tetapi bisa pula dilakukan oleh perantara yg
dapat dipercaya.”’
6.  Tradisi Lamaran di Indonesia

Proses lamaran pernikahan juga bisa melibatkan prosesi adat dan ritual
yang berbeda-beda sesuai dengan budaya dan tradisi masing-masing daerah.
Misalnya, di beberapa daerah di Indonesia, lamaran pernikahan diadakan
dengan upacara adat yang melibatkan kehadiran tokoh-tokoh adat serta prosesi
adat yang khas.

Lamaran dalam sudut pandang agama dan budaya di Indonesia
memiliki beragam tradisi yang unik dan menarik. Setiap agama dan budaya di
Indonesia memiliki cara tersendiri dalam melaksanakan proses lamaran ini.
Beberapa tradisi yang umum dilakukan adalah:

a. Adat Jawa

Salah satu hal menarik dari tradisi lamaran pernikahan adat Jawa
adalah upacara siraman. Dalam upacara ini, calon pengantin wanita akan
mandi dengan air bunga dan rempah-rempah yang dipercaya memiliki
makna spiritual. Tujuannya adalah untuk membersihkan diri dan menjaga
kesucian sebelum memasuki kehidupan pernikahan. Selain itu, upacara
siraman juga menjadi wadah untuk menguatkan hubungan antara calon
pengantin wanita dengan keluarga dan kerabat dekat. Tentu saja, momen
ini tidak hanya penuh dengan makna, tetapi juga mengundang tawa dan
cerita yang menghibur.

Setelah melalui berbagai tahap persiapan, lamaran pernikahan adat
Jawa biasanya diakhiri dengan prosesi tukar cincin. Saat ini, tukar cincin
tidak hanya dilakukan antara mempelai pria dan wanita, tetapi juga
melibatkan anggota keluarga lainnya. Ini adalah simbol dari ikatan
keluarga yang kuat dan kebersamaan dalam menjalani kehidupan berumah
tangga. Tidak jarang, momen tukar cincin ini dihiasi dengan berbagai
guyonan dan lelucon ringan yang membuat suasana semakin hangat.
Tradisi lamaran pernikahan adat Jawa memang berhasil menyatukan
keindahan adat dengan sentuhan keceriaan yang tak terlupakan.

b. Adat Minangkabau

Lamaran adalah langkah awal dalam proses pernikahan di mana
pihak pria secara formal mengajukan permohonan kepada keluarga calon
pengantin wanita. Dalam adat Minangkabau, lamaran ini tidak hanya
sekadar formalitas, tetapi juga merupakan ajang untuk memperlihatkan
kegigihan dan kreativitas calon pengantin pria. Sebagai contoh, pihak pria
seringkali datang dengan pakaian adat yang mencolok dan menggelar

17 Tim Redaksi Nuansa Aulia, Kompilasi Hukum Islam (Hukum Perkawinan, Kewarisan, dan
Perwakafan), (Bandung: Nuansa Aulia, 2015), 5.

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2024 134



=
'1’ L { J E-ISSN : 2527-631X
El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam

L

El Wasathiya

berbagai pertunjukan seni tradisional seperti tari piring atau randai. Hal ini
memberikan nuansa ceria dan menghibur bagi semua orang yang hadir.

Selain itu, lamaran pernikahan adat Minangkabau juga melibatkan
peran penting dari keluarga dan kerabat calon pengantin wanita. Dalam
tradisi ini, keluarga pria membawa berbagai macam hadiah sebagai tanda
penghormatan kepada keluarga wanita. Hadiah-hadiah ini bisa berupa
uang, perhiasan, atau barang berharga lainnya. Namun, yang membuat
tradisi ini unik adalah cara hadiah ini disajikan. Pihak pria seringkali
mengemas hadiah dalam berbagai wadah yang kreatif, seperti dalam kotak
berbentuk rumah adat Minangkabau. Hal ini menunjukkan betapa
pentingnya peran keluarga dalam pernikahan dan menghadirkan sentuhan
humor dalam ritual ini.

Tidak hanya itu, lamaran pernikahan adat Minangkabau juga
dikenal dengan “Sauh Tando” adalah proses bertunangan dalam istilah
biasa masyarakat kota. Dalam istilah minangkabau Sauh Tando atau
basitando adalah proses menentukan hari, tanggal dan juga hal-hal lain
tentang pernikahan dan adat yang digunakan. Sauh Tando adalah proses
pertunangan bagi kedua calon mempelai. Pada proses ini yang menjadi
utusan dari pihak perempuan adalah mamak, niniak mamak, amai bapak
dan juga dunsanak dari pihak perempuan. Mamak dan niniak mamak
adalah orang yang menyampaikan pesan. Sedangkan dunsanak sebagai
saksi atas proses sauh tando.

c. Adat Batak

Dalam lamaran adat Batak, prosesi yang paling mencuri perhatian
adalah prosesi pangururan. Di sini, keluarga calon mempelai pria
membawa berbagai macam buah dan makanan sebagai simbol
keberlimpahan rezeki. Namun, jangan bayangkan hanya ada buah-buahan
biasa, melainkan buah-buahan yang disusun sedemikian rupa menjadi
piramida yang spektakuler. Setelah itu, keluarga calon mempelai pria akan
meminta izin kepada keluarga calon mempelai wanita untuk menyantap
buah-buahan tersebut. Ini merupakan momen yang menyenangkan dan
juga sarat dengan harapan. Tentu saja, tidak hanya pangururan yang
menjadi daya tarik dalam lamaran adat Batak. Ada juga prosesi lain seperti
mangulosi, yaitu saat keluarga calon mempelai pria memberikan hadiah
berupa perhiasan kepada calon mempelai wanita.

Ada beberapa tahapan selain prosesi yang disebutkan di atas,
yakni:

1) Marhori-hori Dinding (meminta restu)

2) Marhusip (lamaran resmi)

3) Martupol (mempelai bertujar cincin)

4) Martonggo Raja (membicarakan persiapan pernikahan)

5) Ulaon Unjuk (pemberkatan)

d. Adat Betawi

Ritual Lamaran Tradisional Betawi adalah prosesi tradisional dari
budaya Betawi, dilakukan oleh keluarga seorang pria yang melamar
seorang wanita pilihannya. Prosesi ini melibatkan beberapa tahap seperti

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2024 135



=
'1’ L { J E-ISSN : 2527-631X
El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam

L

El Wasathiya

sirith lamaran, tande putus, penentuan mahar, masa dipiare, siraman,
potong centung, ngerudat, dan akad nikah.

Sirih lamaran adalah bagian pertama dan paling penting yang
dibawa oleh keluarga pria ketika melamar seorang wanita. Selain itu,
terdapat banyak hadiah lain seperti pisang raja, roti tawar, buah-buahan,
dan pakaian. Dalam acara ini, para perwakilan tertua juga hadir, yaitu para
mak comblang, dua pasang orang tua calon mertua, terdiri dari satu
pasangan perwakilan dari keluarga ibu dan ayah.

Tande putus adalah salah satu acara yang tidak boleh terlewatkan
dalam proses pernikahan tradisional Betawi. Ini adalah kesepakatan
antara keluarga suami dan istri untuk melanjutkan pernikahan. Setelah
itu, dilanjutkan dengan diskusi lebih rinci tentang harga resepsi
pernikahan, durasi acara, atau tempat pernikahan.

Penentuan mas kawin adalah pembahasan utama dalam prosesi
pernikahan tradisional Betawi ini. Di zaman kuno, proses ini menentukan
jumlah mas kawin yang diinginkan.

Musim Dipiare adalah proses pembersihan diri dan persiapan
untuk acara selanjutnya. Siraman adalah prosesi bersama mandi keluarga
pria dan wanita. Potong centung adalah prosedur yang digunakan untuk
membersihkan rambut yang tumbuh di sekitar leher, tengkuk, dan pelipis
calon perempuan.

Ngerudat adalah keberangkatan kelompok dengan calon mertua
ke rumah calon mertua untuk pernikahan. Pada kesempatan ini, keluarga
pengantin pria membawa seserahan berbentuk sirih nanas, mas kawin,
dll sebagai hadiah.

e. Adat Sunda

Lamaran dalam tradisi Sunda memiliki beberapa tahapan dan
tradisi unik. Proses dimulai dengan frase ‘“Ngadeg Panganten” atau
pertemuan formal antara keluarga mempelai pria dan mempelai wanita.
Dilanjutkan dengan “Mangala Puja” atau upacara pemberkatan yang
dilakukan di rumah mempelai wanita sebagai tanda persetujuan dari
keluarga.

Salah satu tradisi penting adalah “Siraman” di mana mempelai
wanita dimandikan oleh keluarganya. Ini melambangkan kesucian dan
persiapan untuk kehidupan baru. Setelah siraman, dilakukan “Mapag Sri”
di mana mempelai wanita dihias dengan perhiasan emas dan diarak di
sekitar rumah.

“Adeg-adegan” adalah pertunjukan tari tradisional yang
menampilkan keindahan seni Sunda dan merupakan bagian dari upacara
lamaran. Pihak keluarga mempelai pria membawa "seserahan" atau hadiah
untuk mempelai wanita, yang biasanya berisi buah-buahan, bunga, kue
tradisional, uang, dan barang pribadi. Acara diakhiri dengan "Bakakak
Hayam" atau kokok ayam, yang melambangkan awal kehidupan baru.

Lamaran pernikahan tradisional Sunda sangat dipengaruhi oleh
nilai-nilai keluarga dan tradisi lokal. Prosesi ini mencerminkan keindahan,
keberagaman budaya, dan kesucian dalam persiapan pernikahan.

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2024 136



=
'1’ L { J E-ISSN : 2527-631X
El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam

LX)

El Wasathiya

7. Antara Teks dan Tradisi: Metodologi Studi Islam dalam Praktik Khithbah di
Indonesia

Khithbah atau lamaran merupakan tahapan awal dalam proses menuju
pernikahan yang memiliki posisi penting dalam hukum keluarga Islam. Meskipun
tidak termasuk rukun nikah, khithbah berfungsi sebagai mekanisme etis untuk
memastikan keseriusan niat, keterbukaan informasi, dan kesiapan psikologis
calon pasangan sebelum akad nikah dilangsungkan.*®

Dalam perkembangan masyarakat Muslim, khithbah juga berperan
sebagai instrumen sosial yang mengatur relasi antarindividu dan antarkeluarga.
Oleh sebab itu, khithbah tidak dapat dilepaskan dari dimensi sosial yang
melingkupinya, termasuk nilai kesopanan, kehormatan keluarga, dan stabilitas
sosial.

Dalam konteks masyarakat Muslim Indonesia, praktik khithbah tidak
hanya dimaknai sebagai tindakan normatif keagamaan, tetapi juga sebagai
peristiwa sosial yang sarat dengan simbol, adat, dan nilai budaya lokal. Praktik ini
menunjukkan bagaimana ajaran Islam berinteraksi dengan tradisi yang telah hidup
dalam masyarakat jauh sebelum Islam hadir.

Metodologi studi Islam menjadi instrumen penting untuk membaca relasi
antara teks keagamaan dan praktik sosial secara kritis dan komprehensif.
Pendekatan metodologis ini memungkinkan peneliti memahami khithbah tidak
hanya sebagai norma hukum yang bersifat preskriptif, tetapi juga sebagai
fenomena sosial-keagamaan yang dinamis, kontekstual, dan terus mengalami
negosiasi makna dalam kehidupan masyarakat.!® Dengan demikian, kajian
terhadap khithbah tidak berhenti pada penentuan halal-haram atau sah-tidaknya
suatu praktik, melainkan juga menelaah fungsi sosial, nilai simbolik, serta
implikasi kultural yang menyertainya.

Pendekatan normatif-tekstual berangkat dari sumber-sumber primer
Islam, yakni Al-Qur’an dan Hadis, serta sumber-sumber turunan seperti ijma‘ dan
giyas. Dalam perspektif ini, khithbah dipahami sebagai bagian dari sunnah Nabi
yang berfungsi menjaga kehormatan (hifz al-‘ird), memberikan kejelasan status
hubungan antara laki-laki dan perempuan, serta menciptakan keteraturan sosial
sebelum akad nikah dilangsungkan. Pendekatan ini menempatkan khithbah
sebagai mekanisme etik yang mencegah praktik-praktik yang dapat menimbulkan
fitnah, konflik, dan ketidakpastian hukum dalam relasi pra-nikah.

Dalil-dalil normatif menunjukkan bahwa syariat Islam lebih menekankan
aspek etika daripada prosedur teknis dalam khithbah. Tidak terdapat ketentuan
baku mengenai bentuk lamaran, jenis hadiah, atau tata cara seremoni. Ketiadaan
pengaturan detail ini menandakan adanya ruang ijtihad dan fleksibilitas dalam
praktik pra-nikah.

Fleksibilitas tersebut membuka peluang bagi munculnya keragaman
praktik khithbah di berbagai wilayah Muslim. Di Indonesia, keberagaman ini
dipengaruhi oleh struktur sosial, sistem kekerabatan, serta adat istiadat yang
berakar kuat dalam kehidupan masyarakat.?° Perbedaan pola kekerabatan—baik

18 M. Atho Mudzhar, Pendekatan Studi Islam (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002), hlm. 87-90

19 Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (Chicago: University
of Chicago Press, 1982), him. 6-10

2 Azyumardi Azra, “Islam Nusantara: Jaringan Global dan Lokal,” Studia Islamika Vol. 23, No. 2 (2016),
hlm. 169-176

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2024

137



=
'1’ L { J E-ISSN : 2527-631X
El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam

LX)

El Wasathiya

yang bersifat patrilineal, matrilineal, maupun bilateral—membentuk cara pandang
masyarakat terhadap peran keluarga dalam proses lamaran. Dalam masyarakat
tertentu, khithbah menjadi urusan dua individu, sementara dalam masyarakat lain
ia dipahami sebagai peristiwa kolektif yang melibatkan keluarga besar dan bahkan
komunitas adat.

Selain itu, adat istiadat lokal turut menentukan bentuk simbolik dan
tahapan prosesi lamaran, seperti mekanisme perkenalan keluarga, bentuk
seserahan, serta tata krama komunikasi antara pihak calon mempelai. Praktik-
praktik tersebut tidak semata-mata bersifat seremonial, melainkan mengandung
fungsi sosial untuk membangun legitimasi, menjaga kehormatan keluarga, serta
memastikan keberlanjutan hubungan sosial pasca-pernikahan. Dalam perspektif
metodologi studi Islam, keragaman ini dipahami sebagai manifestasi akulturasi
antara nilai-nilai normatif Islam dan realitas sosial-budaya setempat, selama tidak
bertentangan dengan prinsip dasar syariat.

Pendekatan historis—kultural dalam studi Islam memandang praktik
keagamaan sebagai hasil dialektika yang berkelanjutan antara wahyu dan realitas
sosial. Islam hadir dan berkembang melalui interaksi dengan struktur sosial,
tradisi, serta nilai-nilai lokal yang telah hidup dalam masyarakat. Oleh karena itu,
kehadiran Islam tidak dimaksudkan untuk meniadakan budaya secara
menyeluruh, melainkan melakukan proses seleksi dan penyesuaian nilai agar
praktik budaya tersebut sejalan dengan prinsip tauhid dan kemaslahatan umat.

Dalam konteks ini, tradisi lamaran di Indonesia sering kali disertai dengan
prosesi adat, simbol seserahan, serta keterlibatan keluarga besar. Unsur-unsur
tersebut tidak hanya berfungsi sebagai pelengkap seremoni, tetapi memiliki
makna sosial yang penting, seperti memperkuat legitimasi pernikahan di hadapan
komunitas, membangun kesepahaman antar keluarga, serta menegaskan tanggung
jawab moral calon pasangan. Dengan demikian, khithbah berperan sebagai
mekanisme sosial yang menjembatani kepentingan individual dan kepentingan
kolektif.

Metodologi studi Islam yang bersifat integratif tidak serta-merta menilai
praktik-praktik tersebut sebagai bid‘ah atau penyimpangan dari ajaran agama.
Sebaliknya, praktik lamaran dipahami sebagai bentuk ekspresi keberagamaan
masyarakat Muslim yang terbentuk melalui proses sejarah dan budaya tertentu.?
Selama tradisi tersebut tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip dasar syariat, ia
dapat diterima sebagai bagian dari praktik keislaman yang kontekstual dan
membumi.

Konsep living Islam menegaskan bahwa agama tidak hanya dipahami
melalui teks normatif, melainkan juga melalui praktik, simbol, dan makna yang
lahir dari interaksi sosial umat Islam dalam kehidupan sehari-hari. Dalam
kerangka ini, khithbah dapat dipahami sebagai ruang artikulasi nilai-nilai Islam
yang diekspresikan melalui tradisi dan budaya lokal, tanpa harus kehilangan
substansi ajaran dasarnya.

Dialektika antara teks dan tradisi tampak ketika norma syariat berfungsi
sebagai rambu etik yang membatasi perilaku keagamaan, sementara budaya lokal

2L Nur Syam, “Islam Pesisir dan Islam Kultural,” Al-Jami ‘ah: Journal of Islamic Studies Vol. 45, No. 1
(2007), him. 71-75

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2024 138



oy

=
J E-ISSN : 2527-631X
El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam

El Wasathiya

menyediakan bentuk-bentuk ekspresi sosialnya. Selama praktik budaya tersebut
tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip dasar syariat—seperti penjagaan
kehormatan, kejelasan status, dan kemaslahatan—maka praktik tersebut dapat
diterima sebagai bagian dari kehidupan keberagamaan masyarakat Muslim.

Dalam kerangka hukum Islam, ushul figh menyediakan konsep ‘urf
(kebiasaan) sebagai dasar legitimasi tradisi lokal. ‘Urf yang sah adalah kebiasaan
yang berlaku luas dalam masyarakat, tidak bertentangan dengan nash yang tegas,
serta membawa kemaslahatan dan menghindarkan kemudaratan.?> Konsep ini
menjadi landasan penting untuk memahami dan menilai praktik khithbah yang
berkembang secara beragam di tengah masyarakat Muslim Indonesia.

Dalam praktik khithbah di Indonesia, konsep ‘urf tampak jelas dalam
variasi prosesi lamaran yang berkembang di berbagai daerah. Tradisi seperti
maresek dalam masyarakat Minangkabau, nontoni dalam budaya Jawa, dan
mappettu ada di Sulawesi Selatan menunjukkan bagaimana nilai-nilai Islam
berakulturasi dengan budaya setempat. Perbedaan bentuk dan tata cara tersebut
tidak menghilangkan substansi khithbah sebagai penyampaian niat serius menuju
pernikahan, melainkan memperkaya ekspresi sosialnya sesuai dengan konteks
budaya masing-masing.

Keberagaman praktik tersebut mencerminkan kemampuan ajaran Islam
untuk berinteraksi secara adaptif dengan realitas sosial yang plural. Tradisi lokal
berfungsi sebagai medium sosial dalam mengkomunikasikan nilai-nilai Islam
sehingga lebih mudah diterima oleh masyarakat. Selama praktik tersebut tidak
bertentangan dengan prinsip-prinsip dasar syariat, keberadaannya dapat dipahami
sebagai bagian dari dinamika keberagamaan umat Islam Indonesia.

Pendekatan normatif—tekstual tetap memiliki peran sentral sebagai alat
evaluasi kritis terhadap tradisi lamaran. Norma syariat berfungsi sebagai standar
etik untuk menilai apakah suatu praktik mengandung unsur kemaksiatan,
keyakinan irasional, pemborosan, atau potensi ketidakadilan, khususnya dalam
aspek ekonomi. Apabila ditemukan unsur-unsur tersebut, maka tradisi tersebut
perlu dikaji ulang dan disesuaikan demi menjaga tujuan utama syariat, yaitu
kemaslahatan dan pencegahan kemudaratan.

Di sisi lain, pendekatan historis—kultural memberikan penjelasan mengapa
praktik-praktik tersebut tetap bertahan dan diwariskan lintas generasi. Tradisi
lamaran sering kali berfungsi sebagai mekanisme sosial yang menjaga
kehormatan keluarga, memperkuat jaringan kekerabatan, serta meminimalkan
potensi konflik sosial dalam masyarakat.?® Fungsi sosial ini menjadikan khithbah
tidak hanya bermakna individual, tetapi juga kolektif.

Metodologi studi Islam tidak menempatkan agama dan budaya dalam
hubungan yang saling menegasikan. Sebaliknya, keduanya dipahami berada
dalam relasi dialogis yang terus berlangsung seiring dengan perubahan sosial dan

22 Mohammad Hashim Kamali, “Urf and Custom in Islamic Law,” American Journal of Islamic Social
Sciences Vol. 6, No. 2 (1989), him. 33-36.

23 Wael B. Hallaq, “What Is Shari‘a?,” Yearbook of Islamic and Middle Eastern Law (2005), hlm. 158

161

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2024

139



LX)

=
'1’ L { J E-ISSN : 2527-631X
El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam

El Wasathiya

budaya masyarakat. Agama menyediakan kerangka normatif, sementara budaya
menghadirkan bentuk praksis yang kontekstual.

Dalam kerangka tersebut, khithbah tidak hanya dipahami sebagai tahapan
hukum menuju akad nikah, tetapi juga sebagai institusi sosial yang mengandung
fungsi edukatif, moral, dan kultural. la berperan dalam membentuk kesadaran etis
masyarakat mengenai pernikahan sebagai ikatan yang tidak hanya sah secara
hukum agama, tetapi juga diterima secara sosial dan budaya.

Perkembangan zaman turut memberikan pengaruh signifikan terhadap
praktik khithbah di tengah masyarakat Muslim Indonesia. Arus modernisasi,
globalisasi, serta penetrasi media sosial telah mengubah cara masyarakat
memaknai dan mempraktikkan lamaran, baik dari segi bentuk, simbol, maupun
ekspektasi sosial yang menyertainya. Praktik khithbah yang semula bersifat
sederhana dan fungsional, dalam beberapa kasus mengalami pergeseran menjadi
peristiwa sosial yang lebih formal, representatif, dan sarat dengan tuntutan
simbolik.

Perubahan tersebut menimbulkan implikasi normatif yang perlu dikaji
secara kritis. Pendekatan normatif—tekstual kembali memainkan peran penting
sebagai instrumen evaluasi terhadap kecenderungan komersialisasi dan
formalisasi berlebihan dalam praktik khithbah. Ketika lamaran dipersepsikan
sebagai ajang prestise sosial yang menuntut biaya besar dan simbol kemewahan,
maka terdapat potensi penyimpangan dari prinsip kemudahan (zaysir),
kesederhanaan, dan tidak memberatkan yang menjadi spirit dasar ajaran Islam
dalam urusan pernikahan.

Dalam konteks ini, metodologi studi Islam juga berfungsi sebagai sarana
tahdzib al-tsaqafah, yaitu proses penyaringan dan pemurnian budaya. Budaya
tidak ditolak secara apriori, tetapi diseleksi dan diarahkan agar selaras dengan
nilai-nilai Islam tanpa harus menghilangkan identitas lokal masyarakat.
Pendekatan ini menempatkan Islam sebagai kekuatan normatif yang membimbing
budaya, bukan sebagai entitas yang memutus hubungan masyarakat dengan
tradisinya.

Dengan demikian, praktik khithbah di Indonesia dapat dipahami sebagai
hasil kompromi kreatif antara ajaran Islam dan kearifan lokal yang terus
berkembang seiring dinamika sosial. Kompromi ini menunjukkan bahwa Islam
memiliki daya lentur normatif yang memungkinkan nilai-nilainya hadir secara
kontekstual tanpa kehilangan substansi ajarannya.

Pendekatan integratif dalam metodologi studi Islam membantu
menghindari dua kecenderungan ekstrem, yaitu sikap tekstualis yang kaku dan
ahistoris di satu sisi, serta sikap relativis yang mengabaikan norma agama di sisi
lain. Keduanya berpotensi mereduksi makna khithbah, baik sebagai ajaran
normatif maupun sebagai praktik sosial.

Oleh karena itu, metodologi studi Islam menuntut adanya keseimbangan
antara kesetiaan pada teks dan kepekaan terhadap konteks sosial. Keseimbangan
ini memungkinkan praktik keagamaan dipahami secara adil, proporsional, dan
relevan dengan realitas kehidupan masyarakat Muslim kontemporer.

Dalam kajian akademik, pendekatan semacam ini memperkaya studi
hukum Islam dengan perspektif antropologi dan sosiologi. la membuka ruang bagi

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2024 140



=
J E-ISSN : 2527-631X
El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam

El Wasathiya

pengembangan fikih pra-nikah yang lebih kontekstual, responsif terhadap
perubahan zaman, serta tetap berakar pada prinsip-prinsip normatif Islam.
Dengan perspektif tersebut, khithbah tidak lagi dipahami sekadar sebagai
formalitas menuju akad nikah, melainkan sebagai ruang strategis pembentukan
etika relasi, tanggung jawab sosial, dan konstruksi identitas keislaman masyarakat
Indonesia. Praktik khithbah menjadi cermin bagaimana Islam dihayati,
dinegosiasikan, dan diaktualisasikan dalam kehidupan sosial umatnya.

. Dialektika antara Praktik Budaya Lamaran dan Prinsip Syariat di Indonesia

Praktik lamaran (khitbah) di Indonesia menunjukkan adanya pertemuan
yang dinamis antara norma-norma syariat Islam dan tradisi budaya lokal yang
telah mengakar kuat dalam masyarakat. Dalam perspektif metodologi studi Islam,
fenomena ini tidak dapat dipahami secara hitam-putih antara “sesuai” atau
“bertentangan” dengan syariat, melainkan sebagai proses dialektis yang
melibatkan negosiasi nilai, adaptasi, dan reinterpretasi ajaran agama dalam
konteks sosial tertentu. Islam sebagai agama universal hadir dalam ruang budaya
yang plural, sehingga praktik keagamaannya sering kali berinteraksi dengan adat
setempat.

Secara normatif, Islam telah memberikan batasan yang jelas mengenai
khitbah. Dalam fikih Islam, khitbah dipahami sebagai pernyataan kehendak untuk
menikah yang bersifat pendahuluan dan belum melahirkan konsekuensi hukum
seperti akad nikah. Oleh karena itu, khitbah tidak menghalalkan interaksi bebas
antara laki-laki dan perempuan, serta tidak mengubah status hukum keduanya
sebagai non-mahram. Wahbah az-Zuhaili menegaskan bahwa khitbah hanyalah
janji awal yang dapat dibatalkan dan tidak memiliki kekuatan hukum mengikat
seperti akad nikah.?*

Namun, dalam praktik budaya di Indonesia, khithbah sering Kkali
mengalami perluasan makna yang melampaui batas normatifnya. Pada sejumlah
tradisi lokal, prosesi lamaran diperlakukan seolah-olah telah menciptakan ikatan
sosial yang kuat, bahkan dalam praktik tertentu menyerupai ikatan pernikahan itu
sendiri. Khithbah tidak lagi dipahami sekadar sebagai pernyataan niat menuju
pernikahan, melainkan sebagai bentuk komitmen sosial yang dianggap mengikat
secara moral dan adat.

Kecenderungan tersebut terlihat dari munculnya berbagai tuntutan sosial
dan adat, seperti larangan membatalkan lamaran tanpa konsekuensi tertentu, baik
berupa sanksi moral, tekanan sosial, maupun kewajiban adat. Dalam beberapa
komunitas, pembatalan khithbah dipersepsikan sebagai pelanggaran terhadap
kehormatan keluarga, meskipun secara normatif syariat tidak melarang
pembatalan lamaran apabila terdapat alasan yang dibenarkan.

Selain itu, terdapat pula anggapan bahwa pasangan yang telah bertunangan
memiliki “hak khusus” untuk berinteraksi secara lebih bebas dibandingkan
dengan hubungan sebelum khithbah. Persepsi ini berpotensi mengaburkan batas-
batas etika pergaulan yang ditetapkan oleh syariat, mengingat khithbah tidak

24 Wahbah az-Zuhaili, Al-Figh al-Islami wa Adillatuhu, Jilid 9, (Damaskus: Dar al-Fikr, 1985), hlm.
6520-6522

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2024

141



=
'1’ L { J E-ISSN : 2527-631X
El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam

LX)

El Wasathiya

mengubah status hukum relasi antara laki-laki dan perempuan yang belum terikat
akad nikah.

Fenomena tersebut menunjukkan adanya pergeseran fungsi khithbah dari
sekadar mekanisme normatif pra-nikah menuju institusi sosial-budaya yang lebih
kompleks. Pergeseran ini dipengaruhi oleh konstruksi sosial, tekanan adat, serta
kebutuhan masyarakat akan kepastian dan legitimasi sosial dalam relasi pra-nikah.

Dalam konteks ini, metodologi studi Islam menjadi penting sebagai alat
analisis dan koreksi. Pendekatan normatif-tekstual diperlukan untuk menegaskan
kembali batas-batas hukum khithbah dalam syariat, sementara pendekatan
historis—kultural membantu memahami mengapa perluasan makna tersebut terjadi
dan bertahan dalam masyarakat. Dengan demikian, kajian khithbah tidak hanya
berhenti pada deskripsi fenomena, tetapi juga mampu memberikan kerangka
evaluatif yang proporsional antara teks agama dan realitas budaya.

Dalam metodologi studi Islam, kondisi tersebut dapat dianalisis melalui
konsep al-‘urf (adat kebiasaan). Ulama ushul figh mengakui bahwa adat dapat
dijadikan pertimbangan hukum selama tidak bertentangan dengan nash syariat dan
prinsip kemaslahatan. Abdul Wahhab Khallaf menyatakan bahwa adat yang sah
(al-‘urf al-shahih) adalah adat yang tidak menghalalkan yang haram dan tidak
membatalkan yang wajib.? Dengan demikian, tradisi lamaran di Indonesia pada
dasarnya dapat diterima selama tetap berada dalam koridor syariat.

Meski demikian, tidak semua praktik budaya lamaran dapat dibenarkan
secara Syariat. Beberapa tradisi lamaran justru menimbulkan mudarat, seperti
pemborosan biaya, tekanan ekonomi, dan penundaan pernikahan akibat tuntutan
adat yang berlebihan. Dalam konteks ini, prinsip maqasid al-syari‘ah—khususnya
hifz al-nasl (menjaga keturunan) dan raf* al-haraj (menghilangkan kesulitan)—
menjadi tolok ukur penting untuk menilai sejauh mana praktik budaya lamaran
selaras dengan tujuan syariat.?®

Dialektika antara budaya dan syariat juga tampak dalam regulasi hukum
Islam di Indonesia. Kompilasi Hukum Islam (KHI) mengakomodasi praktik
khitbah sebagai bagian dari proses menuju pernikahan, namun tetap menegaskan
bahwa peminangan tidak menimbulkan akibat hukum dan dapat dibatalkan.?” Hal
ini menunjukkan upaya negara untuk menengahi antara norma fikih Islam dan
realitas sosial budaya masyarakat Indonesia yang sangat beragam.

Dari perspektif sosiologis, tradisi lamaran berfungsi sebagai mekanisme
kontrol sosial dan sarana membangun relasi antar keluarga. Koentjaraningrat
menjelaskan bahwa adat istiadat dalam masyarakat Indonesia memiliki fungsi
menjaga keseimbangan sosial dan memperkuat solidaritas kelompok.?® Oleh
karena itu, lamaran tidak hanya dipahami sebagai peristiwa keagamaan, tetapi
juga sebagai peristiwa sosial yang memiliki nilai simbolik dan kultural.

Namun demikian, ketika fungsi sosial tradisi lamaran melampaui batas-
batas normatif syariat, maka diperlukan sikap kritis dalam menilainya.
Metodologi studi Islam menuntut adanya proses seleksi dan rekonstruksi budaya
secara berkelanjutan, bukan sekadar sikap menerima secara akomodatif atau

25 Abdul Wahhab Khallaf, ‘TIm Ushul al-Figh, (Kairo: Dar al-Qalam, 1978), hlm. 89-90

% Jasser Auda, Magqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law, (London: 11T, 2008), hlm. 23-25
2! Kompilasi Hukum Islam (KHI), Pasal 11-13

2 Koentjaraningrat, Pengantar llmu Antropologi, (Jakarta: Rineka Cipta, 2009), him. 203-205

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2024 142



=
'1’ L { J E-ISSN : 2527-631X
El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam

LX)

El Wasathiya

menolak secara total. Dalam kerangka ini, agama tidak diposisikan sebagai
legitimasi pasif terhadap tradisi, melainkan sebagai sistem nilai yang aktif menilai,
mengarahkan, dan mengoreksi praktik sosial.

Islam berfungsi sebagai nilai korektif (corrective values) yang menyaring
unsur-unsur budaya agar selaras dengan prinsip-prinsip dasar syariat, seperti
keadilan, kesederhanaan, dan perlindungan terhadap martabat manusia. Aspek ini
menjadi penting terutama dalam praktik khithbah, mengingat potensi munculnya
ketimpangan relasi kuasa, beban ekonomi yang tidak proporsional, serta
konstruksi sosial yang merugikan pihak tertentu, khususnya perempuan.

Dengan demikian, dialektika antara praktik budaya lamaran dan prinsip-
prinsip syariat di Indonesia menunjukkan bahwa Islam tidak hadir untuk
menghapus budaya lokal, melainkan untuk mengarahkannya. Tradisi
dipertahankan sejauh ia menjadi sarana aktualisasi nilai-nilai Islam, bukan sebagai
tujuan yang berdiri sendiri tanpa kontrol normatif.

Tradisi lamaran, oleh karena itu, dapat terus dilestarikan sebagai bagian
dari kekayaan budaya bangsa dan identitas sosial masyarakat, selama substansi
dan praktiknya tidak menyalahi ketentuan syariat Islam. Pendekatan ini
menegaskan karakter Islam sebagai agama yang rahmatan lil ‘alamin, yakni
ajaran yang membawa rahmat, keadilan, dan kemaslahatan, serta mampu
berdialog secara konstruktif dengan realitas sosial-budaya yang beragam dan terus
berkembang.

Pada akhirnya, kajian ini menegaskan bahwa pemahaman terhadap tradisi
lamaran harus dilakukan secara integratif antara pendekatan normatif-teologis dan
sosio-kultural. Dengan pendekatan metodologi studi Islam, tradisi lamaran tidak
hanya dinilai dari aspek hukum formal, tetapi juga dari aspek kemaslahatan,
keadilan sosial, dan relevansinya dalam kehidupan masyarakat Muslim Indonesia
kontemporer

9. Implikasi Tradisi Khithbah terhadap Pembentukan Hukum dan Praktik
Sosial Islam Indonesia

Tradisi khithbah dalam masyarakat Muslim Indonesia tidak hanya
berfungsi sebagai tahapan awal menuju akad nikah, tetapi juga memiliki implikasi
yang luas terhadap pembentukan hukum dan praktik sosial Islam. la menjadi
ruang awal terjadinya negosiasi antara nilai-nilai agama, adat istiadat, serta
kepentingan sosial keluarga dan komunitas. Melalui khithbah, masyarakat
membangun kesepahaman awal mengenai relasi calon pasangan, keterlibatan
keluarga, dan legitimasi sosial suatu pernikahan.

Dalam konteks hukum Islam Indonesia, khithbah menempati posisi yang
relatif unik. Praktik ini tidak diatur secara rinci dalam peraturan perundang-
undangan, baik dalam Undang-Undang Perkawinan maupun Kompilasi Hukum
Islam. Meskipun demikian, khithbah tetap diakui secara normatif sebagai bagian
dari ajaran Islam dan secara sosial diterima sebagai praktik yang sah dan lazim
dalam kehidupan masyarakat Muslim. Pengakuan ini menunjukkan bahwa
keberlakuan khithbah lebih bertumpu pada otoritas moral agama dan konsensus
sosial daripada pada regulasi hukum formal.

Ketiadaan pengaturan formal tersebut justru membuka ruang yang luas
bagi tradisi lokal untuk memainkan peran signifikan dalam membentuk praktik

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2024 143



=
J E-ISSN : 2527-631X
El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam

El Wasathiya

pra-nikah masyarakat Muslim. Setiap daerah mengembangkan bentuk, tata cara,
dan simbol khithbah yang sesuai dengan struktur sosial dan sistem nilai yang
dianut. Dengan demikian, praktik khithbah menjadi arena perjumpaan antara
norma syariat dan realitas budaya yang beragam.

Dalam konteks ini, tradisi khithbah berkontribusi terhadap pembentukan
hukum Islam secara sosiologis, yakni hukum yang hidup (living law) dan
dipraktikkan oleh masyarakat sebelum dikodifikasikan secara formal. Hukum
tidak semata-mata hadir melalui teks normatif atau produk legislasi, tetapi juga
melalui praktik sosial yang tumbuh dan mengakar dalam kehidupan umat.

Dalam perspektif sosiologi hukum Islam, praktik sosial yang dilakukan
secara berulang, diterima secara luas, dan dipandang membawa kemaslahatan
dapat bertransformasi menjadi norma yang memiliki kekuatan mengikat secara
moral dan sosial.?® Oleh karena itu, khithbah dapat dipahami sebagai salah satu
contoh bagaimana hukum Islam berkembang secara gradual melalui interaksi
antara ajaran normatif dan dinamika sosial masyarakat Muslim Indonesia.

Di Indonesia, variasi praktik khithbah mencerminkan pluralitas budaya
dan sistem kekerabatan yang berbeda-beda, mulai dari masyarakat yang menganut
sistem patrilineal, matrilineal, hingga bilateral. Perbedaan struktur kekerabatan ini
berpengaruh secara langsung terhadap siapa yang berperan dominan dalam proses
lamaran, bagaimana komunikasi antar keluarga dilakukan, serta simbol-simbol
adat yang digunakan dalam prosesi khithbah.

Variasi tersebut turut memengaruhi konstruksi relasi antara calon
pasangan, keluarga, dan komunitas dalam proses menuju pernikahan. Dalam
masyarakat tertentu, khithbah lebih menonjolkan peran keluarga besar sebagai
representasi kehormatan dan status sosial, sementara dalam konteks lain lebih
menekankan persetujuan personal calon pasangan dengan tetap melibatkan
keluarga sebagai penyangga sosial.

Dalam banyak kasus, khithbah berfungsi sebagai sarana institusional
untuk membangun legitimasi sosial sebelum akad nikah dilangsungkan. Melalui
prosesi ini, hubungan calon pasangan tidak lagi dipandang sebagai relasi privat,
tetapi memperoleh pengakuan terbuka dari lingkungan sosial. Pengakuan tersebut
menjadi penting dalam menjaga keteraturan sosial dan mencegah prasangka
negatif di tengah masyarakat.

Legitimasi sosial yang dihasilkan dari praktik khithbah memiliki implikasi
langsung terhadap stabilitas rumah tangga dan penerimaan sosial pasangan yang
menikah. Pernikahan yang didahului oleh khithbah yang diakui secara adat dan
sosial cenderung lebih mudah diterima oleh keluarga besar dan komunitas,
sehingga memiliki modal sosial yang lebih kuat dalam membangun kehidupan
rumah tangga.

Dari sudut pandang hukum Islam, keberadaan legitimasi sosial ini sejalan
dengan tujuan syariat (magqasid al-syart ‘ah), khususnya dalam menjaga keturunan
(hifz al-nasl) dan kehormatan (hifz al-‘ird).3° Khithbah berperan sebagai
mekanisme preventif yang membantu menjaga kejelasan status relasi,

2 M. Atho Mudzhar, Pendekatan Studi Islam, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002, hlm. 45-47
30 Jasser Auda, Magasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law, London: IIIT, 2008, him. 21-25

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2024

144



LX)

=
'1’ L { J E-ISSN : 2527-631X
El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam

El Wasathiya

menghindarkan fitnah sosial, serta memperkuat dimensi etis pernikahan dalam
kehidupan masyarakat Muslim Indonesia.

Tradisi khithbah juga berimplikasi signifikan terhadap pembentukan etika
sosial Islam, terutama yang berkaitan dengan adab pergaulan, batas interaksi
antara laki-laki dan perempuan, serta tanggung jawab moral calon pasangan.
Melalui khithbah, relasi yang sebelumnya bersifat personal mulai ditempatkan
dalam kerangka etika publik yang diakui secara sosial dan keagamaan.

Dalam praktiknya, khithbah sering kali menjadi titik awal pembatasan
relasi antara calon pasangan agar lebih terarah, terkontrol, dan bertanggung jawab.
Meskipun belum berstatus sebagai pasangan suami istri, adanya khithbah
menuntut kedua belah pihak untuk menjaga sikap, perilaku, dan interaksi sesuai
dengan norma kesopanan dan nilai moral yang berlaku dalam masyarakat Muslim.

Fungsi etis ini menunjukkan bahwa khithbah tidak semata-mata
berdimensi hukum formal, tetapi juga memiliki peran edukatif dalam membentuk
kesadaran moral masyarakat. la menjadi sarana internalisasi nilai-nilai Islam
tentang kesucian relasi, penghormatan terhadap pihak lain, serta kesiapan
menjalani kehidupan berumah tangga secara bertanggung jawab. Dari sisi
pembentukan hukum Islam Indonesia, tradisi khithbah turut berkontribusi pada
penguatan pendekatan kontekstual dalam pengembangan figh keluarga.
Pendekatan ini tidak hanya bertumpu pada teks normatif secara literal, tetapi juga
mempertimbangkan realitas sosial dan praktik yang hidup di tengah masyarakat.

Dalam kerangka tersebut, adat (‘urf) ditempatkan sebagai salah satu
pertimbangan dalam penetapan hukum, selama tidak bertentangan dengan nash
dan prinsip dasar syariat.>! Pengakuan terhadap ‘urf ini memungkinkan hukum
Islam Indonesia berkembang secara lebih adaptif dan responsif terhadap dinamika
sosial, tanpa kehilangan legitimasi normatifnya. Pengakuan terhadap ‘urf
menjadikan hukum Islam Indonesia lebih adaptif dalam merespons realitas sosial
yang majemuk. Hukum tidak dipahami secara kaku dan ahistoris, melainkan
ditempatkan dalam konteks kehidupan masyarakat yang beragam secara budaya,
sosial, dan ekonomi. Dengan pendekatan ini, hukum Islam mampu berfungsi
sebagai pedoman normatif yang relevan sekaligus aplikatif dalam kehidupan
umat.

Dalam praktik peradilan agama, meskipun khithbah tidak memiliki
konsekuensi hukum formal sebagaimana akad nikah, keberadaannya sering
dijadikan pertimbangan sosiologis dalam penyelesaian sengketa keluarga. Hakim
dapat mempertimbangkan proses pra-nikah, termasuk khithbah, untuk membaca
relasi sosial, niat para pihak, serta dinamika keluarga yang melatarbelakangi suatu
perkara.

Fakta tersebut menunjukkan bahwa praktik sosial pra-nikah turut
memengaruhi cara hukum Islam dipahami dan diterapkan dalam konteks yudisial.
Hukum tidak hanya bekerja pada tataran normatif-teksual, tetapi juga berinteraksi
dengan realitas sosial yang membentuk perilaku dan ekspektasi masyarakat. Di
sisi lain, tradisi khithbah juga menghadirkan tantangan baru, terutama ketika
mengalami komersialisasi dan formalisasi yang berlebihan. Dalam sejumlah

31 Mohammad Hashim Kamali, “Urf and Custom in Islamic Law”, American Journal of Islamic Social
Sciences, Vol. 6 No. 2 (1989), hlm. 198-201

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2024 145



=
J E-ISSN : 2527-631X
El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam

El Wasathiya

kasus, prosesi lamaran berkembang menjadi peristiwa sosial yang sarat tuntutan
material dan simbol prestise.

Beban ekonomi yang tinggi dalam prosesi lamaran berpotensi
menciptakan ketimpangan sosial dan menghambat tujuan utama pernikahan itu
sendiri. Kondisi ini dapat menimbulkan tekanan ekonomi bagi calon pasangan dan
keluarga, bahkan menjadi penghalang bagi terlaksananya pernikahan yang secara
syar‘i telah memenuhi syarat.

Dalam konteks inilah, metodologi studi Islam berfungsi sebagai instrumen
kritik normatif untuk mengoreksi praktik budaya yang menyimpang dari nilai-
nilai dasar syariat. Tradisi tidak diterima secara mutlak, tetapi dievaluasi
berdasarkan prinsip keadilan, kemaslahatan, dan pencegahan mudarat.

Islam, melalui prinsip taysir (kemudahan) dan raf” al-haraj (penghilangan
kesulitan), secara tegas menolak praktik sosial yang memberatkan dan berpotensi
menimbulkan mudarat.®> Prinsip-prinsip ini menegaskan bahwa tujuan syariat
dalam pernikahan adalah membangun kemaslahatan, bukan menciptakan beban
sosial dan ekonomi yang tidak proporsional.

Oleh karena itu, tradisi khithbah perlu terus dikaji secara kritis dan
disesuaikan dengan dinamika sosial yang berkembang agar tetap selaras dengan
nilai-nilai syariat Islam. Proses kajian dan penyesuaian ini menjadi penting untuk
memastikan bahwa khithbah tidak kehilangan fungsi etis dan maslahatnya,
sekaligus tetap relevan dengan konteks kehidupan masyarakat Muslim
kontemporer.

Implikasi lain dari keberlangsungan tradisi khithbah adalah terbentuknya
identitas keislaman khas Indonesia yang bersifat inklusif dan dialogis. Identitas
ini lahir dari perjumpaan yang berkelanjutan antara ajaran Islam dan keragaman
budaya lokal, sehingga melahirkan ekspresi keberagamaan yang tidak bersifat
eksklusif maupun konfrontatif.

Identitas keislaman tersebut tercermin dalam kemampuan masyarakat
Muslim Indonesia mengintegrasikan nilai-nilai Islam dengan budaya lokal secara
kreatif dan proporsional. Integrasi ini tidak hanya memperlihatkan kelenturan
ajaran Islam dalam merespons realitas sosial, tetapi juga menunjukkan
kedewasaan masyarakat dalam memaknai agama sebagai pedoman hidup yang
kontekstual, membumi, dan tetap berorientasi pada kemaslahatan bersama.

Integrasi antara ajaran Islam dan budaya lokal tersebut pada akhirnya
memperkaya praktik sosial Islam tanpa harus mengorbankan pijakan normatifnya.
Nilai-nilai dasar syariat tetap berfungsi sebagai kerangka etik, sementara budaya
lokal menjadi medium ekspresi sosial yang memungkinkan ajaran Islam dihayati
secara lebih kontekstual dan membumi dalam kehidupan masyarakat. Dalam
kajian akademik, fenomena ini semakin menegaskan pentingnya pendekatan
interdisipliner dalam studi hukum Islam. Pendekatan yang semata-mata tekstual
tidak lagi memadai untuk menjelaskan dinamika praktik keagamaan yang
berkembang di tengah masyarakat yang kompleks dan majemuk.

Oleh karena itu, antropologi dan sosiologi menjadi instrumen analisis yang
penting untuk memahami bagaimana hukum Islam berinteraksi dengan realitas
sosial, membentuk pola perilaku, serta mengalami proses adaptasi dan

32 Wael B. Hallaq, An Introduction to Islamic Law, Cambridge University Press, 2009, hlm. 93-96

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2024

146



=
'1’ L { J E-ISSN : 2527-631X
El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam

LX)

El Wasathiya

transformasi. Melalui pendekatan ini, hukum Islam dapat dipahami sebagai sistem
normatif yang hidup, bukan sekadar kumpulan aturan formal.

Tradisi khithbah, dengan demikian, menjadi contoh konkret bagaimana
hukum Islam terbentuk tidak hanya dari teks normatif, tetapi juga dari praktik
sosial umat yang berlangsung secara historis dan kontekstual.® la menunjukkan
bahwa hukum Islam di Indonesia berkembang melalui dialog berkelanjutan antara
ajaran agama dan pengalaman sosial masyarakat Muslim.

Oleh karena itu, implikasi tradisi khithbah terhadap pembentukan hukum
dan praktik sosial Islam Indonesia menegaskan bahwa hukum Islam tidak bersifat
statis dan ahistoris, melainkan dinamis, kontekstual, dan senantiasa berdialog
dengan kehidupan masyarakatnya. Hukum Islam tumbuh melalui interaksi
berkelanjutan antara teks normatif dan realitas sosial, sehingga mampu merespons
perubahan zaman tanpa kehilangan orientasi nilai dan tujuan syariat. Dengan
kerangka ini, khithbah dapat dipahami sebagai salah satu ruang penting tempat
hukum Islam diuji, diaktualisasikan, dan dimaknai secara hidup dalam konteks
keindonesiaan.

C. Simpulan

Khithbah dalam perspektif metodologi studi Islam tidak dapat dipahami
sekadar sebagai tahapan administratif menuju akad nikah. la merupakan institusi
sosial-keagamaan yang memuat fungsi normatif, etis, kultural, dan sosiologis
sekaligus. Dalam kerangka hukum keluarga Islam, khithbah berperan sebagai
mekanisme etik untuk menjaga kejelasan niat, kehormatan relasi antara laki-laki dan
perempuan, serta keteraturan sosial sebelum pernikahan dilangsungkan.

Kajian ini menunjukkan bahwa praktik khithbah di Indonesia berkembang
melalui dialektika yang dinamis antara norma syariat dan tradisi budaya lokal.
Ketiadaan pengaturan formal yang rinci dalam hukum positif membuka ruang bagi
adat (‘urf) untuk berperan aktif dalam membentuk praktik pra-nikah masyarakat
Muslim. Selama tradisi tersebut tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip dasar
syariat dan membawa kemaslahatan, ia dapat diterima sebagai bentuk ekspresi
keberagamaan yang kontekstual dan membumi.

Implikasi tradisi khithbah terhadap pembentukan hukum Islam Indonesia
tampak pada penguatan hukum Islam sebagai living law. Praktik sosial yang hidup
dan diterima secara luas di masyarakat turut memengaruhi cara hukum Islam
dipahami, diterapkan, dan dipertimbangkan, termasuk dalam praktik peradilan
agama. Hal ini menegaskan bahwa hukum Islam tidak hanya bersumber dari teks
normatif, tetapi juga dibentuk melalui interaksi berkelanjutan dengan realitas sosial
yang terus berubah.

Namun demikian, kajian ini juga menegaskan pentingnya sikap Kkritis
terhadap praktik khithbah yang mengalami distorsi akibat tekanan adat,
komersialisasi, atau formalisasi berlebihan. Melalui pendekatan metodologi studi
Islam yang integratif—menggabungkan perspektif normatif—tekstual dan historis—
kultural—khithbah dapat dipahami secara proporsional sebagai ruang negosiasi

33 Azyumardi Azra, “Islam Nusantara: Jaringan Global dan Lokal”, Studia Islamika, Vol. 23 No. 2 (2016),
hlm. 145-150

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2024 iy



=
'1’ L { J E-ISSN : 2527-631X
El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam

LX)

El Wasathiya

nilai, pembentukan etika sosial, dan konstruksi identitas keislaman masyarakat
Indonesia yang dinamis, kontekstual, dan dialogis.

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2024 148



LX)

k=
. | J E-ISSN : 2527-631X

El-Wasathiya : Jurnal Studi Agama Islam
El Wasathiya

DAFTAR PUSTAKA

Auda, Jasser. Magasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law. London: International
Institute of Islamic Thought (111T), 2008.

Azra, Azyumardi. “Islam Nusantara: Jaringan Global dan Lokal.” Studia Islamika Vol.
23, No. 2 (2016).

Dahlan, Idhamy. Azas-azas Figh Munakahat Hukum Keluarga Islam. Surabaya: Al-
Ikhlas, t.t.

Hallag, Wael B. An Introduction to Islamic Law. Cambridge: Cambridge University
Press, 2009.

Hallaq, Wael B. “What Is Shari‘a?” Yearbook of Islamic and Middle Eastern Law (2005).

Kamali, Mohammad Hashim. “Urf and Custom in Islamic Law.” American Journal of
Islamic Social Sciences Vol. 6, No. 2 (1989).

Khallaf, Abdul Wahhab. ‘7lm Ushul al-Figh. Kairo: Dar al-Qalam, 1978.

Koentjaraningrat. Pengantar limu Antropologi. Jakarta: Rineka Cipta, 2009.

Manshur, Ali. Hukum dan Etika Pernikahan dalam Islam. Malang: UB Press, 2017.

Mawardi, dkk. Lamaran (Khitbah) dalam Pernikahan Perspektif Pendidikan Islam.
Situbondo: Universitas Ibrahimy.

Mudzhar, M. Atho. Pendekatan Studi Islam. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002.

Rahman, Fazlur. Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition.
Chicago: University of Chicago Press, 1982.

Sarwat, Ahmad. Figh al-Hayah: Seri Figh Kehidupan — Pernikahan. Jakarta: Rumah
Figih Publishing, 2020.

Sarwat, Ahmad. Seri Figh Islam: Kitab Nikah. Yogyakarta: Kampus Syariah, 2009.

Syam, Nur. “Islam Pesisir dan Islam Kultural.” Al-Jami ‘ah: Journal of Islamic Studies
Vol. 45, No. 1 (2007).

Tihami, dan Sohari Sahrani. Fikih Munakahat: Kajian Fikih Nikah Lengkap. Jakarta: PT
RajaGrafindo Persada, 2009.

Tim Redaksi Nuansa Aulia. Kompilasi Hukum Islam (Hukum Perkawinan, Kewarisan,
dan Perwakafan). Bandung: Nuansa Aulia, 2015.

Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan.
Bandung: Fokusmedia, 2016.

Zuhaili, Wahbah az-. Al-Figh al-1slami wa Adillatuhu. Damaskus: Dar al-Fikr, 1985.

El-Wasathiya Vol. 13 No. 2 Desember 2024

149



