PERAN GANDA KYAI SEBAGAI ULAMA’ DAN UMARA": TELAAH
KONSEP KENEGARAAN AL-GHAZALI DAN PARADIGMA
SEKULARISME MODERN

Saifullah!, Madlubur Rhisky?, Rahmat Zubandi Thahir3, Babun Suharto*
1234Pascasarjana Universitas Nurul Jadid Probolinggo
E-mail: saifullah79dafa@gmail.com, *mathluby@gmail.com, *rahmatzubandi77@gmail.com,
*babunsuharto22@gmail.com

Accepted: Revised: Approved:
26-10-2025 4-11-2025 27-11-2025

Abstract : Thisarticleexamines the dual role of the kyai as both religious scholar (ulama) and political authority (umara) in contemporary
Indonesia. Drawing on conceptual and descriptive-analytic methods, it analyzes al-Ghazali’s classical political theory on the
unity of religion and state, contrasting it with modern secularism which advocates for institutional separation between the
two. In Indonesia, various kyai have served as public officials—regents, governors, legislators, and ministers—creating a
complex interplay between moral-religious legitimacy and administrative-political responsibility. This dual role brings both
opportunities and vulnerabilities, such as potential conflicts of interest, misuse of religious symbolism, and shifting public
perceptions of pesantren. The presidency of Abdurrahman Wahid (Gus Dur) serves as a central case study demonstrating
how a religious intellectual reshapes political ethics and governance. The article concludes with a reflection on the challenges
posed by recent PBNU conflicts, modernization, and public accountability within the frameworks of al-Ghazali’s thought
and secular critiques.

Keywords: Kyai, Ulama, Umara, al-Ghazali, Secularism, Gus Dur, Pesantren, Indonesian Politics.

Abstrak : Artikel ini mengkaji peran ganda kyai scbagai ulama dan otoritas politik (umara) di Indonesia kontemporer. Menggambar pada
metode konseptual dan deskriptif-analitis, ia menganalisis teori politik klasik al-Ghazali tentang kesatuan agama dan
negarda, membandingkannya dengan sekularisme modern yang menganjurkan pemisahan kelembagaan antara keduanya. Di
Indonesia, berbagai kyai telah menjabat sebagai pejabat publik—bupati, gubernur, legislator, dan menteri—menciptakan
interaksi yang kompleks antara legitimasi moral-agama dan tanggung jawab administratif-politik. Peran ganda ini
membawa peluang dan kerentanan, seperti potensi konflik kepentingan, penyalahgunaan simbolisme agama, dan pergeseran
persepsi publik tentang pesantren. Kepresidenan Abdurrahman Wahid (Gus Dur) berfungsi sebagai studi kasus sentral yang
menunjukkan bagaimana seorang intelektual religius membentuk kembali etika politik dan pemerintahan. Artikel ini
diakhiri dengan refleksi tentang tantangan yang ditimbulkan oleh konflik PBNU baru-baru ini, modernisasi, dan
akuntabilitas publik dalam kerangka pemikiran dan kritik sckuler al-Ghazali.

Keywords: Kyai, Ulama, Umara, al-Ghazali, Secularism, Gus Dur, Pesantren, Indonesian Politics

PENDAHULUAN

Kyai dalam tradisi Indonesia menempati posisi unik sebagai figur moral, spiritual, kultural, dan
sosial. Mereka berakar pada otoritas keilmuan (tafaqquh f1 al-din) sekaligus legitimasi karismatik yang
diterima masyarakat. Dalam tradisi politik Nusantara, kyai sering menjadi rujukan utama dalam
penyelesaian masalah publik, baik yang bersifat keagamaan, sosial, maupun administratif. Fenomena di
mana kyai menjadi pejabat negara bukanlah sesuatu yang asing, terutama dalam dua dekade terakhir.
Namun, peran ganda tersebut memunculkan sejumlah konsekuensi: pertama, adanya ketegangan antara
independensi ulama dan tuntutan kekuasaan publik; kedua, potensi perubahan persepsi masyarakat
terhadap pesantren; ketiga, dimensi etika dan akuntabilitas ketika sebagian kyai tidak menjalankan
amanah; dan keempat, dampak konflik organisasi Islam seperti PBNU terhadap otoritas dan fungsi kyai.

Dalam kerangka itulah pemikiran al-Ghazali dan paradigma sekularisme modern menjadi dua

kutub teoritis yang dapat digunakan untuk membaca fenomena peran ganda tersebut. Selain itu,

675

o0e®


http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i6
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/

dinamika sosial-politik Indonesia yang semakin kompleks menuntut kyai untuk menavigasi ruang

kekuasaan dengan lebih hati-hati. Transformasi masyarakat dari struktur tradisional menuju masyarakat
modern membuat posisi kyai tidak hanya dipandang sebagai pemimpin spiritual, tetapi juga sebagai
aktor sosial yang berpengaruh dalam pembentukan kebijakan publik. Ketika sebagian kyai memasuki
ranah kekuasaan formal, muncul pertanyaan kritis mengenai batas-batas peran ulama dalam sistem
politik yang semakin rasional dan birokratis. Situasi ini memerlukan analisis yang mendalam mengenai
bagaimana nilai-nilai etika keagamaan dapat tetap dipertahankan, sekaligus bagaimana kyai mampu
menjalankan tanggung jawab publik secara profesional tanpa mencampuradukkan kewenangan religius
dengan otoritas politik. Dengan demikian, pembahasan mengenai peran ganda kyai menjadi semakin
relevan untuk ditelaah dalam kerangka teori klasik al-Ghazali maupun perspektif sekularisme modern
yang menekankan pemisahan institusional dan akuntabilitas governance.

Dalam perspektif pemikiran al-Ghazali, relasi antara ulama dan kekuasaan harus diletakkan
dalam kerangka etika yang ketat. Al-Ghazali menegaskan bahwa kedekatan ulama dengan penguasa
berpotensi melahirkan kerusakan moral apabila tidak disertai sikap zuhud, kejujuran, dan keberanian
menjaga kebenaran. Ulama diposisikan sebagai penjaga nurani kekuasaan, bukan sebagai alat legitimasi
politik. Oleh karena itu, ketika kyai memasuki ruang kekuasaan formal, tantangan utama yang dihadapi
adalah bagaimana menjaga integritas keilmuan dan spiritualitas agar tidak tereduksi oleh kepentingan
pragmatis, kompromi politik, maupun tekanan struktural yang melekat dalam birokrasi negara.

Sebaliknya, dalam paradigma sekularisme modern, keterlibatan tokoh agama dalam kekuasaan
dipahami melalui prinsip rasionalitas dan akuntabilitas institusional. Otoritas keagamaan dipisahkan
dari otoritas politik guna mencegah absolutisme moral dan penyalahgunaan legitimasi religius dalam
pengambilan kebijakan publik. Dari sudut pandang ini, kyai yang menjadi pejabat negara diperlakukan
sebagai aktor politik yang tunduk pada hukum positif, mekanisme kontrol publik, serta standar
profesionalisme birokrasi. Hal ini menuntut adanya kejelasan batas peran agar otoritas religius tidak
digunakan untuk membenarkan kebijakan politik yang bersifat parsial atau eksklusif, sekaligus
memastikan bahwa keputusan publik diambil berdasarkan kepentingan umum yang rasional dan
inklusif.

Dalam konteks Indonesia, perjumpaan antara etika keagamaan ala al-Ghazali dan prinsip-prinsip
sekularisme modern menghadirkan ruang dialektika yang kompleks. Kyai berada pada persimpangan
antara tuntutan menjaga otoritas moral tradisional dan keharusan beradaptasi dengan sistem politik
modern yang menekankan transparansi dan akuntabilitas. Ketegangan ini tidak selalu harus dipahami
sebagai kontradiksi, melainkan sebagai peluang untuk merumuskan model peran ulama yang
kontekstual, di mana nilai-nilai etika Islam dapat memberi arah moral bagi kekuasaan tanpa meniadakan
prinsip tata kelola pemerintahan yang baik. Dengan demikian, kajian tentang peran ganda kyai menjadi
penting tidak hanya untuk memahami dinamika ulama dan kekuasaan, tetapi juga untuk merumuskan

kontribusi konstruktif kyai dalam kehidupan demokrasi dan pembangunan sosial-politik Indonesia.

METODE PENELITIAN
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kepustakaan (library

research) yang bersifat deskriptif-analitis dan normatif-kritis. Pendekatan ini dipilih karena fokus
676

o0e®


http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i6
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/

penelitian diarahkan pada pemahaman mendalam terhadap fenomena peran ganda kyai sebagai figur

religius sekaligus aktor dalam kekuasaan publik, yang tidak dapat dijelaskan melalui pengukuran
kuantitatif, melainkan melalui penelusuran makna, nilai, dan implikasi etis yang melatarinya. Kajian ini
bertumpu pada analisis konseptual atas pemikiran al-Ghazali mengenai relasi ulama dan kekuasaan,
etika kepemimpinan, serta tanggung jawab moral ulama, yang kemudian dipertemukan secara kritis
dengan paradigma sekularisme modern yang menekankan pemisahan institusional antara agama dan
negara, rasionalitas birokrasi, dan prinsip akuntabilitas dalam tata kelola pemerintahan.

Sumber data penelitian ini terdiri atas karya-karya klasik al-Ghazali, seperti Thya’ ‘Ulim al-Din
dan Nasthat al-Mulik, serta literatur akademik kontemporer berupa buku, artikel jurnal, dan hasil
penelitian yang membahas peran kyai, pesantren, politik Islam, sekularisme, dan dinamika organisasi
Islam di Indonesia. Data dikumpulkan melalui teknik dokumentasi dan penelusuran literatur secara
sistematis, kemudian dianalisis melalui proses reduksi, klasifikasi, dan interpretasi konseptual. Analisis
dilakukan dengan pendekatan komparatif dan kritis untuk menilai bagaimana kedua kerangka teoritis
tersebut menjelaskan ketegangan antara otoritas moral ulama dan tuntutan kekuasaan publik, serta
implikasinya terhadap persepsi masyarakat, etika kepemimpinan, dan akuntabilitas kyai dalam ruang
sosial-politik modern. Keabsahan data dijaga melalui pembacaan silang terhadap berbagai sumber dan
pandangan akademik guna memperoleh pemahaman yang utuh, argumentatif, dan kontekstual terhadap

fenomena yang diteliti.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Peran Ganda Kyai Dalam Konteks Indonesia

Dalam tradisi Islam Nusantara, kyai menempati posisi sentral sebagai ulama yang memikul
tanggung jawab moral, spiritual, kultural, dan sosial secara bersamaan. Beban peran ini tidak ringan,
karena kyai dipandang sebagai rujukan utama dalam persoalan keagamaan dan kehidupan sosial
masyarakat. Otoritas keulamaan kyai bersumber dari penguasaan ilmu-ilmu keislaman klasik, kedalaman
spiritual, serta keteladanan akhlak, yang kemudian melahirkan legitimasi karismatik di tengah umat.
Dalam kapasitas ini, kyai menjadi rujukan moral dan figh, memberikan panduan keagamaan, fatwa,
penyelesaian sengketa berbasis syariat, serta nasihat etis yang menjaga harmoni sosial. Di banyak
komunitas, pandangan dan keputusan kyai bahkan memiliki daya ikat sosial yang lebih kuat
dibandingkan regulasi formal negara, mencerminkan tingginya tingkat kepercayaan masyarakat terhadap
otoritas keulamaan mereka.

Peran keulamaan tersebut secara konkret direproduksi dan dirawat melalui institusi pesantren.
Kyai tidak hanya berfungsi sebagai pengajar ilmu agama, tetapi juga sebagai murabbi yang membentuk
karakter, pembimbing spiritual, dan penanam nilai-nilai etika sosial bagi para santri. Melalui pengajaran
kitab-kitab klasik seperti figh, tafsir, hadis, tasawuf, serta ilmu alat, kyai membentuk generasi yang
memiliki kedalaman intelektual sekaligus kepekaan sosial. Dalam konteks ini, pesantren berfungsi
sebagai pusat produksi modal moral dan sosial bangsa yang memiliki daya tahan kultural tinggi dan tidak
mudah tergantikan oleh lembaga pendidikan modern. Selain itu, banyak kyai juga memegang peran

sebagai pemimpin tarekat atau pengasuh majelis taklim, yang membimbing umat dalam perjalanan

677

o0e®


http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i6
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/

spiritual melalui dzikir, riyadah, mujahadah, dan pembinaan akhlak batin. Otoritas spiritual ini

menempatkan kyai sebagai figur yang bukan sekadar intelektual agama, melainkan pembentuk
kedalaman batin umat dan penjaga kesinambungan tradisi tasawuf yang menjadi fondasi peradaban
[slam di Nusantara.

Di saat yang sama, kyai juga berperan sebagai penjaga tradisi dan otoritas keagamaan, terutama
dalam melestarikan turats Islam serta praktik-praktik keagamaan kultural seperti tahlilan, managiban,
haul, dan tradisi keislaman lokal lainnya. Melalui peran ini, kyai memastikan bahwa praktik keagamaan
masyarakat tetap berada dalam koridor syariat tanpa tercerabut dari konteks budaya Indonesia. Fungsi
tersebut menjadikan kyai sebagai penyangga stabilitas sosial dan penentu arah moral masyarakat,
sehingga setiap sikap dan pandangan mereka memiliki resonansi sosial-politik yang luas.

Namun, peran kyai tidak berhenti pada ranah keulamaan. Dalam perkembangan kontemporer,
sebagian kyai memasuki struktur kekuasaan formal sebagai umara, baik sebagai kepala daerah, pejabat
eksekutif, maupun aktor politik nasional. Dalam posisi ini, kyai menjalankan fungsi administratif dan
politik negara sekaligus mempertahankan identitasnya sebagai ulama. Kondisi tersebut menempatkan
kyai pada persimpangan dua jenis otoritas, yakni otoritas sakral berbasis keilmuan dan karisma
keagamaan, serta otoritas legal-rasional yang bersumber dari sistem birokrasi modern. Sebagai pejabat
publik, kyai terlibat dalam perumusan kebijakan, pengelolaan anggaran, pembangunan, dan pelayanan
masyarakat. Nilai-nilai keagamaan yang mereka miliki sering dipersepsikan sebagai modal etis untuk
memperkuat keadilan, integritas, dan keberpihakan kepada kelompok rentan.

Di sisi lain, akses kyai terhadap kekuasaan negara juga membuka peluang lahirnya kebijakan yang
mendukung pendidikan Islam, pesantren, dan pemberdayaan umat. Dalam sejumlah kasus, kyai yang
menjadi umara mampu memanfaatkan kewenangannya untuk memperkuat regulasi pesantren,
memperluas akses pendidikan, serta mendorong pembangunan ekonomi berbasis komunitas. Namun,
keterlibatan dalam politik elektoral juga membawa risiko yang tidak kecil. Logika kompetisi, negosiasi,
dan kompromi politik sering kali berbenturan dengan etos keulamaan yang menekankan keikhlasan,
independensi, dan keteladanan moral. Ketika kyai terseret konflik kepentingan, kesalahan kebijakan,
atau praktik kekuasaan yang tidak transparan, mereka berpotensi kehilangan posisi moral yang selama
ini menjadi sumber legitimasi utama, sekaligus memunculkan dampak negatif terhadap citra pesantren.

Kompleksitas peran ganda kyai semakin diperkuat oleh dinamika konflik internal organisasi
keagamaan, khususnya PBNU. Sebagai organisasi Islam terbesar di Indonesia dengan jejaring kultural
dan politik yang luas, konflik internal PBNU memiliki implikasi langsung terhadap otoritas dan fungsi
kyai. Polarisasi antara kelompok struktural dan kultural dapat melemahkan otoritas kolektif ulama di
mata publik serta menimbulkan persepsi bahwa ulama tidak sepenuhnya berada di atas kepentingan
politik. Bagi kyai yang juga berperan sebagai umara, konflik organisasi ini menempatkan mereka dalam
posisi dilematis antara loyalitas institusional, relasi dengan kekuasaan negara, dan tuntutan menjaga
independensi moral. Situasi tersebut meningkatkan tekanan publik agar kyai menunjukkan integritas,
netralitas, dan keteladanan, karena kegagalan menjaga keseimbangan peran dapat berdampak pada
reputasi pesantren dan kepercayaan jamaah.

Untuk membaca kompleksitas peran ganda kyai tersebut, pemikiran al-Ghazali dan paradigma

sekularisme modern dapat digunakan secara saling melengkapi. Dalam perspektif al-Ghazali, agama dan
678

o0e®


http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i6
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/

kekuasaan memiliki hubungan fungsional yang erat, di mana agama menjadi sumber nilai moral dan

kekuasaan berfungsi sebagai instrumen implementasinya. Kyai yang memasuki ruang kekuasaan
dipandang sebagai penjaga moralitas publik yang berkewajiban menegakkan keadilan, mencegah
kezaliman, dan memastikan kemaslahatan umat. Selama dijalankan secara amanah, peran ganda ini tidak
dipahami sebagai penyimpangan, melainkan sebagai kelanjutan dari tradisi etika politik Islam. Sementara
itu, sekularisme modern memberikan kerangka normatif dan teknis agar kekuasaan dijalankan secara
profesional, netral, transparan, dan akuntabel, serta mencegah penyalahgunaan legitimasi religius dalam
ruang politik. Melalui sintesis kedua kerangka tersebut, peran kyai idealnya diwujudkan dalam model
ulama-negarawan, yakni figur yang mampu menjaga integritas spiritual sekaligus mematuhi tata kelola
pemerintahan modern, tidak mencampuradukkan otoritas sakral dengan kekuasaan politik, dan
menempatkan kepentingan publik sebagai orientasi utama. Dalam konteks Indonesia, figur seperti KH.
Abdurrahman Wahid sering dijadikan rujukan karena kemampuannya memadukan kedalaman
keulamaan dengan etika kepemimpinan negara, meskipun pengalaman tersebut juga menunjukkan

bahwa peran ganda ulama-umara senantiasa sarat dengan dilema dan tantangan struktural.

Studi Kasus: Abdurrahman Wahid (Gus Dur) sebagai Ulama dan Kepala Negara

Pengalaman Abdurrahman Wahid (Gus Dur) sebagai Presiden Republik Indonesia pada periode
1999-2001 merupakan studi kasus yang sangat penting untuk memahami dualitas peran ulama dan umara
dalam konteks negara modern. Gus Dur bukan hanya seorang kepala negara, tetapi juga seorang ulama
dengan basis spiritual dan intelektual yang kuat. Ia dibesarkan dalam tradisi pesantren sebagai cucu
pendiri Nahdlatul Ulama, namun sekaligus ditempa oleh pengalaman intelektual global melalui studinya
dan pergaulannya dengan pemikiran modern di Timur Tengah dan Barat. Latar belakang ini membentuk
sintesis unik dalam dirinya, yang memadukan fikih sosial, etika pluralisme, pemikiran demokrasi, serta
tradisi sufistik yang melahirkan apa yang sering disebut sebagai humanisme spiritual.

Dalam bidang pemikiran keislaman, Gus Dur dikenal sebagai pengembang pendekatan fikih
sosial, yaitu cara memahami hukum Islam yang tidak berhenti pada dimensi normatif-tekstual, tetapi
bergerak ke arah kemaslahatan publik, keadilan substantif, dan pembelaan terhadap kelompok rentan.
Baginya, fikih harus hadir sebagai instrumen pembebasan sosial, bukan sekadar perangkat legalistik yang
membatasi. Pendekatan ini sejalan dengan gagasan para ulama progresif NU yang menekankan bahwa
hukum Islam harus responsif terhadap realitas sosial seperti kemiskinan, ketimpangan kekuasaan, dan
diskriminasi. Dalam kerangka ini, Gus Dur menolak pemisahan tajam antara agama dan persoalan
kemanusiaan, karena menurutnya tujuan utama syariat adalah menjaga martabat manusia.

Etika pluralisme menjadi pilar penting lain dalam pemikiran Gus Dur. la memandang
keberagaman agama, etnis, dan budaya sebagai sunnatullah yang harus dihormati secara aktif, bukan
sekadar ditoleransi secara pasif. Prinsip keadilan, kasih sayang, dan pemuliaan manusia menjadi dasar
sikap politik dan kebijakannya. Karena itu, negara menurut Gus Dur tidak boleh berpihak pada satu
identitas mayoritas dengan mengorbankan kelompok lain. Pandangan ini tercermin dalam keberaniannya
menghapus regulasi-regulasi diskriminatif dan memperluas kebebasan sipil, terutama bagi kelompok
minoritas yang selama Orde Baru mengalami marginalisasi.

Dalam perspektif politik, Gus Dur melihat demokrasi sebagai mekanisme yang paling mendekati

679

o0e®


http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i6
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/

tujuan etis Islam, yakni keadilan, pencegahan tirani, dan perlindungan terhadap yang lemah. Demokrasi

baginya bukan konsep asing atau bertentangan dengan Islam, melainkan bentuk modern dari siyasah
shar‘iyyah yang memberi ruang partisipasi rakyat dan mengontrol kekuasaan. Pandangan ini lahir dari
perjumpaan mendalam antara tradisi politik Islam klasik dan teori-teori demokrasi modern yang ia
pelajari secara serius. Fondasi sufistik yang kuat turut membentuk gaya kepemimpinannya yang empatik,
inklusif, dan humanis. Spiritualitas tidak ia pahami sebatas ritual individual, tetapi sebagai komitmen
moral untuk memanusiakan manusia dan memperjuangkan keadilan sosial.

Ketika menjabat sebagai presiden, nilai-nilai keulamaan tersebut diwujudkan dalam sejumlah
kebijakan penting. Penghapusan diskriminasi terhadap etnis Tionghoa dan penetapan Imlek sebagai hari
libur nasional merupakan langkah simbolik dan substantif untuk memulihkan martabat warga negara
yang selama puluhan tahun dipinggirkan. Bagi Gus Dur, kebijakan ini bukan sekadar keputusan
administratif, melainkan pengejawantahan prinsip keadilan dan pemuliaan manusia. Demikian pula
pembubaran Departemen Penerangan mencerminkan komitmennya terhadap kebebasan berekspresi dan
penolakan terhadap kontrol otoritarian negara atas ruang publik. la meyakini bahwa masyarakat yang
beradab hanya dapat tumbuh dalam iklim kebebasan dan partisipasi, bukan di bawah dominasi
propaganda kekuasaan.

Gus Dur juga berupaya menegaskan supremasi sipil dengan mengurangi dominasi militer dalam
kehidupan politik pasca-Orde Baru. Pemisahan peran TNI dan Polri serta penguatan institusi sipil
dilihatnya sebagai prasyarat etis agar kekuasaan dijalankan sebagai amanah, bukan sebagai alat dominasi.
Selain itu, ia secara konsisten membuka ruang dialog lintas agama dan kepercayaan, termasuk dengan
kelompok-kelompok minoritas yang kerap distigmatisasi. Dalam pandangannya, dialog adalah
manifestasi akhlak keilmuan ulama, yakni kesediaan mendengar, memediasi, dan mencari kemaslahatan
bersama. Negara, dengan demikian, dipahami sebagai ruang al-maslahah al-‘ammah yang harus melayani
seluruh warga tanpa kecuali.

Namun, pengalaman Gus Dur juga menunjukkan bahwa membawa etika ulama ke dalam arena
kekuasaan modern tidak lepas dari ketegangan dan resistensi. Hubungannya dengan DPR sejak awal
dipenuhi konflik, terutama karena gaya komunikasi dan pengambilan keputusannya yang sering spontan
dan tidak selalu mengikuti mekanisme politik formal. Bagi sebagian elite politik, sikap ini dianggap sulit
diprediksi dan tidak kompatibel dengan praktik parlementer yang sarat kompromi. Di sisi lain, Gus Dur
memandang banyak kekuatan politik di DPR masih terikat pada kepentingan lama dan belum
sepenuhnya siap menerima perubahan mendasar.

Masalah lain muncul dalam pengelolaan koalisi politik yang rapuh. Gus Dur, yang terbiasa
bersikap normatif sebagai ulama, kerap mengabaikan kalkulasi pragmatis yang diperlukan untuk
menjaga stabilitas koalisi. Pergantian menteri dan keputusan strategis yang diambil tanpa konsolidasi
politik yang matang memicu kekecewaan dan penarikan dukungan. Ketegangan ini memperlihatkan
perbedaan mendasar antara logika keulamaan yang bertumpu pada prinsip dan kejujuran moral, dengan
logika politik praktis yang menuntut kelenturan dan manajemen aliansi.

Resistensi juga datang dari birokrasi lama yang masih dipengaruhi kultur Orde Baru. Upaya
deregulasi, transparansi, dan pembaruan institusional sering kali terhambat oleh kelambanan struktural

dan sabotase birokratis. Di sini terlihat benturan antara logika moral ulama yang menghendaki kejelasan
680

o0e®


http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i6
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/

etis dan perubahan cepat, dengan logika birokrasi yang bergerak lamban dan defensif. Selain itu, gaya

kepemimpinan Gus Dur yang improvisatif dan sarat intuisi moral kerap disalahpahami sebagai
ketidakstabilan. Padahal, dari perspektif keulamaan, intuisi moral justru merupakan bagian penting dari
etika kepemimpinan yang berakar pada kejernihan batin, bukan semata kalkulasi kekuasaan.
Keseluruhan pengalaman Gus Dur menunjukkan bahwa peran ganda ulama-umara mengandung
potensi etis yang besar sekaligus tantangan struktural yang serius. la menjadi contoh bagaimana nilai-
nilai keulamaan dapat memperkaya praktik kenegaraan dengan semangat keadilan, kemanusiaan, dan
kebebasan, namun juga memperlihatkan bahwa sistem politik modern tidak selalu ramah terhadap etika
moral yang bekerja di luar logika pragmatis kekuasaan. Dengan demikian, kasus Gus Dur menegaskan
bahwa integrasi antara etika ulama dan kekuasaan negara memerlukan bukan hanya integritas personal,

tetapi juga kesiapan sistem politik dan birokrasi untuk menerima kepemimpinan yang berbasis nilai.

Analisis: Al-Ghazali, Sekularisme, Dan Peran Ganda Kyai

Dalam perspektif al-Ghazali, keberadaan ulama dalam kehidupan kenegaraan memiliki posisi
yang sangat esensial, namun tidak bersifat struktural-formal. Ulama dipandang sebagai penjaga moralitas
publik dan penuntun etika kekuasaan, bukan aktor yang sepenuhnya larut dalam politik praktis yang
sarat intrik, kompromi, dan potensi kerusakan moral apabila tidak dikendalikan oleh disiplin spiritual
yang kuat. Dalam karya-karyanya seperti Ihya’ ‘Ultim al-Din, Nasihat al-Muluk, al-Iqtisad f1 al-I'tiqad,
dan al-Mustasfa, al-Ghazali meletakkan fondasi etika politik yang menempatkan kekuasaan sebagai
sarana pendidikan moral masyarakat. Politik, menurutnya, harus dimaknai sebagai proses ta’dib siyasl,
yakni upaya mendidik dan membimbing masyarakat menuju tatanan yang adil dan beradab. Ulama yang
bersentuhan dengan kekuasaan dituntut membawa hikmah, nasihat, dan keberanian moral untuk
menegur penguasa, bukan justru menjadi alat legitimasi kekuasaan. Kekuasaan harus dipahami sebagai
amanah untuk memperbaiki rakyat, bukan instrumen untuk memperkuat dominasi.

Orientasi utama etika politik al-Ghazali adalah kemaslahatan publik. Pemerintahan yang baik
dinilai dari kemampuannya menghadirkan manfaat nyata bagi masyarakat dan mencegah kerusakan
sosial. Oleh karena itu, setiap kebijakan politik harus diukur dengan pertimbangan etis: sejauh mana ia
membawa kesejahteraan, keadilan sosial, perlindungan hak-hak dasar, dan penghormatan terhadap
martabat manusia. Dalam kerangka ini, ulama yang memegang jabatan publik tidak boleh terjebak pada
logika administratif semata, melainkan harus berfungsi sebagai penimbang moral yang senantiasa
mempertanyakan dampak etis dari setiap keputusan. Keadilan menjadi fondasi utama legitimasi negara.
Al-Ghazali menegaskan bahwa negara tanpa keadilan, betapapun kuat strukturnya, akan menuju
kehancuran. Keadilan tidak hanya dimaknai sebagai penegakan hukum formal, tetapi juga sebagai
keadilan sosial yang melindungi kelompok lemah, mencegah diskriminasi, dan menjamin distribusi
kesejahteraan yang proporsional. Dalam pandangan ini, kebijakan negara harus mencerminkan sifat
keadilan Ilahi sebagai nilai yang hidup dalam praktik pemerintahan.

Inti dari seluruh etika politik al-Ghazali terletak pada amanah. Kekuasaan bukanlah hak milik,
melainkan titipan Tuhan yang harus dijalankan dengan kejujuran, tanggung jawab, dan pengendalian
diri. Ketika seorang ulama memasuki jabatan publik, beban moralnya menjadi berlipat ganda karena ia

tidak hanya bertanggung jawab secara administratif, tetapi juga secara spiritual. Pengkhianatan terhadap
681

o0e®


http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i6
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/

amanah dipandang al-Ghazali sebagai bentuk kerusakan moral paling berbahaya karena menghancurkan

kepercayaan publik dan membuka jalan bagi kezaliman struktural. Inilah yang membedakan
kepemimpinan ulama dari kepemimpinan politik murni yang sering kali berhenti pada kalkulasi
kekuasaan.

Sementara itu, paradigma sekularisme modern menawarkan sudut pandang yang berbeda namun
sama-sama kritis terhadap relasi agama dan kekuasaan. Sekularisme tidak semata dipahami sebagai
pemisahan agama dan negara, melainkan sebagai mekanisme perlindungan sosial agar kekuasaan tidak
disalahgunakan melalui klaim moral atau sakralitas agama. Ketika ulama memegang jabatan publik,
sekularisme mengingatkan adanya risiko struktural berupa penyalahgunaan wewenang yang bersumber
dari legitimasi sakral. Otoritas moral yang melekat pada figur ulama berpotensi digunakan untuk
menutup ruang kritik dan membenarkan kebijakan yang seharusnya terbuka terhadap audit rasional.
Dalam pandangan ini, keputusan politik harus dapat dipertanggungjawabkan secara publik dan
demokratis, bukan dikunci oleh dalil keagamaan yang tidak bisa diperdebatkan.

Sekularisme juga menyoroti potensi konflik kepentingan antara idealisme moral ulama dan
realitas politik yang menuntut kompromi, negosiasi, dan manuver strategis. Moralitas ulama menuntut
kejujuran dan konsistensi nilai, sementara politik sering beroperasi dalam wilayah abu-abu demi
stabilitas kekuasaan. Ketegangan ini dapat melahirkan dilema etis yang mengganggu efektivitas
pemerintahan apabila tidak dikelola dengan batas peran yang jelas. Selain itu, kedekatan ulama dengan
kekuasaan dipandang berisiko menurunkan legitimasi lembaga keagamaan, khususnya pesantren, yang
selama ini dihormati karena independensinya dari politik praktis. Ketika kyai menjabat sebagai pejabat
negara, pesantren dapat dipersepsikan sebagai basis politik, santri terfragmentasi oleh afiliasi kekuasaan,
dan kehormatan lembaga keagamaan ikut tergerus apabila terjadi kegagalan atau skandal politik.

Risiko paling serius yang ditekankan oleh sekularisme adalah politisasi agama. Ketika simbol-
simbol keagamaan digunakan untuk mobilisasi politik, agama berpotensi kehilangan kesuciannya karena
masuk ke arena konflik kekuasaan, sementara politik kehilangan netralitasnya karena dibungkus klaim
moral sakral. Oleh karena itu, sekularisme menegaskan pentingnya argumentasi publik yang rasional dan
prosedural dalam pengelolaan negara, agar kekuasaan tidak berubah menjadi otoritarianisme berbasis
simbol agama.

Meskipun berangkat dari asumsi yang berbeda, pemikiran al-Ghazali dan paradigma sekularisme
modern bertemu pada satu titik penting, yakni etika publik. Keduanya sama-sama menuntut agar
kekuasaan dijalankan dalam kerangka amanah, akuntabilitas, keadilan, dan perlindungan terhadap
kepentingan umum. Keberhasilan peran ganda kyai sebagai ulama sekaligus umara tidak cukup
ditentukan oleh karisma spiritual, melainkan oleh keterpaduan antara integritas moral dan tata kelola
pemerintahan yang transparan. Sistem akuntabilitas yang ketat, independensi moral pesantren,
pembatasan penggunaan simbol agama dalam politik, serta penegakan etika pemerintahan sebagai
amanah merupakan prasyarat mendasar agar peran ganda tersebut tidak mencederai nilai keulamaan
maupun prinsip demokrasi. Dalam kerangka ini, negara dipahami sebagai ruang kemaslahatan bersama
yang harus dikelola dengan keadilan, rasionalitas publik, dan tanggung jawab moral, sechingga agama

tetap menjadi sumber nilai, bukan alat kekuasaan.

682

o0e®


http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i6
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/

KESIMPULAN

Peran ganda kyai sebagai ulama dan umara merupakan fenomena unik dalam Islam Indonesia.
Dalam perspektif al-Ghazali, hubungan agama dan negara adalah simbiotik dan saling menegakkan.
Namun sekularisme modern mengingatkan pentingnya batasan institusional, akuntabilitas, dan
netralitas publik. Pengalaman kyai yang sukses maupun yang gagal dalam jabatan publik menunjukkan
bahwa peran ganda ini membawa potensi kemaslahatan besar sekaligus risiko penyalahgunaan
kepercayaan. Pengalaman Gus Dur sebagai Presiden menunjukkan bagaimana etika ulama dapat
memperkaya demokrasi, namun juga diuji oleh realitas politik modern. Akhirnya, peran ganda kyai
membutuhkan integritas, kedewasaan politik, dan kesadaran bahwa kekuasaan adalah amanah, bukan

privilese.

DAFTAR PUSTAKA

Al-Ghazali, Thya ‘Ulim al-Din, Jilid IT (Beirut: Dar al-Fikr, 1997), Tra M. Lapidus, A History of
Islamic Societies, 3rd ed. (Cambridge: Cambridge University Press, 2014)

Al-Ghazali, al-Igtisad fi al-T'tigad (Beirut: Dar al-Kutub al-Tlmiyyah, 1998)

Al-Ghazali, Nasihat al-Multk (Kairo: Dar al-Ma‘arif, 1964),

Al-Ghazali, al-Mustasfa min ‘Ilm al-Usil (Beirut: Dar al-Kutub al-Tlmiyyah, 1997),

Al-Ghazali, Thya ‘Uliim al-Din, Jilid IT (Beirut: Dar al-Fikr, 1997),

Charles Taylor, A Secular Age (Cambridge: Harvard University Press, 2007)

Ahmad Suaedy, Kiai dan Kekuasaan Politik Lokal (Jakarta: Pustaka LP3ES, 2014)

Al-Ghazali, Nasihat al-Mulk (Kairo: Dar al-Ma‘arif, 1964)

Greg Barton, Gus Dur: The Authorized Biography of Abdurrahman Wahid (Jakarta: Equinox,
2002).

Sahal Mahfudh, Nuansa Figih Sosial (Yogyakarta: LKiS, 1994)

Abdurrahman Wahid, Islamku, Islam Anda, Islam Kita (Jakarta: The Wahid Institute, 2006),

Greg Barton, Gus Dur: The Authorized Biography of Abdurrahman Wahid (Jakarta: Equinox,
2002),

Azyumardi Azra, “Spiritualitas dan Humanisme Gus Dur,” dalam Mengenang Gus Dur, ed. M.
Fajar Riza Ul Haq (Jakarta: Kompas, 2010)

Al-Ghazali, Thya ‘Ultim al-Din, Juz II (Beirut: Dar al-Ma'rifah, t.t.), Ahmad al-Raysuni, Nazariyyat
al-Magasid ‘inda al-Tmam al-Shatibi (Rabat: Dar al-‘Alam, 1991)

Charles Taylor, A Secular Age (Cambridge, MA: Harvard University Press, 2007)

Al-Ghazali, al-Tibr al-Masbiik f1 Nasthat al-Mulik (Kairo: al-Maktabah al-Taufigiyyah, 2001).

683

o0e®


http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i6
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/

