
Vol. 10 No. 06 
2025 

 
 
 
  

675  

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi Sinta 5 No.36/E/KPT/2022, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i6 , https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/ 
 

Vol. 10 No. 06    

2025            

PERAN GANDA KYAI SEBAGAI ULAMA’ DAN UMARA’:  TELAAH 

KONSEP KENEGARAAN AL-GHAZALI DAN PARADIGMA 

SEKULARISME MODERN 

 

Saifullah1, Madlubur Rhisky2, Rahmat Zubandi Thahir3, Babun Suharto4 
1234Pascasarjana Universitas Nurul Jadid Probolinggo 

E-mail: 1saifullah79dafa@gmail.com, 2mathluby@gmail.com, 3rahmatzubandi77@gmail.com, 
4babunsuharto22@gmail.com 

 

Accepted: 
26-10-2025 

Revised: 
4-11-2025 

Approved: 
27-11-2025 

 

Abstract : This article examines the dual role of the kyai as both religious scholar (ulama) and political authority (umara) in contemporary 
Indonesia. Drawing on conceptual and descriptive-analytic methods, it analyzes al-Ghazali’s classical political theory on the 
unity of religion and state, contrasting it with modern secularism which advocates for institutional separation between the 
two. In Indonesia, various kyai have served as public officials—regents, governors, legislators, and ministers—creating a 
complex interplay between moral-religious legitimacy and administrative-political responsibility. This dual role brings both 
opportunities and vulnerabilities, such as potential conflicts of interest, misuse of religious symbolism, and shifting public 
perceptions of pesantren. The presidency of Abdurrahman Wahid (Gus Dur) serves as a central case study demonstrating 
how a religious intellectual reshapes political ethics and governance. The article concludes with a reflection on the challenges 
posed by recent PBNU conflicts, modernization, and public accountability within the frameworks of al-Ghazali’s thought 
and secular critiques.  

Keywords: Kyai, Ulama, Umara, al-Ghazali, Secularism, Gus Dur, Pesantren, Indonesian Politics. 
 

Abstrak : Artikel ini mengkaji peran ganda kyai sebagai ulama dan otoritas politik (umara) di Indonesia kontemporer. Menggambar pada 

metode konseptual dan deskriptif-analitis, ia menganalisis teori politik klasik al-Ghazali tentang kesatuan agama dan 
negara, membandingkannya dengan sekularisme modern yang menganjurkan pemisahan kelembagaan antara keduanya. Di 
Indonesia, berbagai kyai telah menjabat sebagai pejabat publik—bupati, gubernur, legislator, dan menteri—menciptakan 
interaksi yang kompleks antara legitimasi moral-agama dan tanggung jawab administratif-politik. Peran ganda ini 
membawa peluang dan kerentanan, seperti potensi konflik kepentingan, penyalahgunaan simbolisme agama, dan pergeseran 
persepsi publik tentang pesantren. Kepresidenan Abdurrahman Wahid (Gus Dur) berfungsi sebagai studi kasus sentral yang 
menunjukkan bagaimana seorang intelektual religius membentuk kembali etika politik dan pemerintahan. Artikel ini 
diakhiri dengan refleksi tentang tantangan yang ditimbulkan oleh konflik PBNU baru-baru ini, modernisasi, dan 
akuntabilitas publik dalam kerangka pemikiran dan kritik sekuler al-Ghazali.  

Keywords: Kyai, Ulama, Umara, al-Ghazali, Secularism, Gus Dur, Pesantren, Indonesian Politics 
 

PENDAHULUAN 

Kyai dalam tradisi Indonesia menempati posisi unik sebagai figur moral, spiritual, kultural, dan 

sosial. Mereka berakar pada otoritas keilmuan (tafaqquh fī al-dīn) sekaligus legitimasi karismatik yang 

diterima masyarakat. Dalam tradisi politik Nusantara, kyai sering menjadi rujukan utama dalam 

penyelesaian masalah publik, baik yang bersifat keagamaan, sosial, maupun administratif. Fenomena di 

mana kyai menjadi pejabat negara bukanlah sesuatu yang asing, terutama dalam dua dekade terakhir. 

Namun, peran ganda tersebut memunculkan sejumlah konsekuensi: pertama, adanya ketegangan antara 

independensi ulama dan tuntutan kekuasaan publik; kedua, potensi perubahan persepsi masyarakat 

terhadap pesantren; ketiga, dimensi etika dan akuntabilitas ketika sebagian kyai tidak menjalankan 

amanah; dan keempat, dampak konflik organisasi Islam seperti PBNU terhadap otoritas dan fungsi kyai.  

Dalam kerangka itulah pemikiran al-Ghazali dan paradigma sekularisme modern menjadi dua 

kutub teoritis yang dapat digunakan untuk membaca fenomena peran ganda tersebut. Selain itu, 

http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i6
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/


Vol. 10 No. 06 
2025 

 
 
 
  

676  

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi Sinta 5 No.36/E/KPT/2022, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i6 , https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/ 
 

Vol. 10 No. 06    

2025            

dinamika sosial-politik Indonesia yang semakin kompleks menuntut kyai untuk menavigasi ruang 

kekuasaan dengan lebih hati-hati. Transformasi masyarakat dari struktur tradisional menuju masyarakat 

modern membuat posisi kyai tidak hanya dipandang sebagai pemimpin spiritual, tetapi juga sebagai 

aktor sosial yang berpengaruh dalam pembentukan kebijakan publik. Ketika sebagian kyai memasuki 

ranah kekuasaan formal, muncul pertanyaan kritis mengenai batas-batas peran ulama dalam sistem 

politik yang semakin rasional dan birokratis. Situasi ini memerlukan analisis yang mendalam mengenai 

bagaimana nilai-nilai etika keagamaan dapat tetap dipertahankan, sekaligus bagaimana kyai mampu 

menjalankan tanggung jawab publik secara profesional tanpa mencampuradukkan kewenangan religius 

dengan otoritas politik. Dengan demikian, pembahasan mengenai peran ganda kyai menjadi semakin 

relevan untuk ditelaah dalam kerangka teori klasik al-Ghazali maupun perspektif sekularisme modern 

yang menekankan pemisahan institusional dan akuntabilitas governance.  

Dalam perspektif pemikiran al-Ghazali, relasi antara ulama dan kekuasaan harus diletakkan 

dalam kerangka etika yang ketat. Al-Ghazali menegaskan bahwa kedekatan ulama dengan penguasa 

berpotensi melahirkan kerusakan moral apabila tidak disertai sikap zuhud, kejujuran, dan keberanian 

menjaga kebenaran. Ulama diposisikan sebagai penjaga nurani kekuasaan, bukan sebagai alat legitimasi 

politik. Oleh karena itu, ketika kyai memasuki ruang kekuasaan formal, tantangan utama yang dihadapi 

adalah bagaimana menjaga integritas keilmuan dan spiritualitas agar tidak tereduksi oleh kepentingan 

pragmatis, kompromi politik, maupun tekanan struktural yang melekat dalam birokrasi negara. 

Sebaliknya, dalam paradigma sekularisme modern, keterlibatan tokoh agama dalam kekuasaan 

dipahami melalui prinsip rasionalitas dan akuntabilitas institusional. Otoritas keagamaan dipisahkan 

dari otoritas politik guna mencegah absolutisme moral dan penyalahgunaan legitimasi religius dalam 

pengambilan kebijakan publik. Dari sudut pandang ini, kyai yang menjadi pejabat negara diperlakukan 

sebagai aktor politik yang tunduk pada hukum positif, mekanisme kontrol publik, serta standar 

profesionalisme birokrasi. Hal ini menuntut adanya kejelasan batas peran agar otoritas religius tidak 

digunakan untuk membenarkan kebijakan politik yang bersifat parsial atau eksklusif, sekaligus 

memastikan bahwa keputusan publik diambil berdasarkan kepentingan umum yang rasional dan 

inklusif. 

Dalam konteks Indonesia, perjumpaan antara etika keagamaan ala al-Ghazali dan prinsip-prinsip 

sekularisme modern menghadirkan ruang dialektika yang kompleks. Kyai berada pada persimpangan 

antara tuntutan menjaga otoritas moral tradisional dan keharusan beradaptasi dengan sistem politik 

modern yang menekankan transparansi dan akuntabilitas. Ketegangan ini tidak selalu harus dipahami 

sebagai kontradiksi, melainkan sebagai peluang untuk merumuskan model peran ulama yang 

kontekstual, di mana nilai-nilai etika Islam dapat memberi arah moral bagi kekuasaan tanpa meniadakan 

prinsip tata kelola pemerintahan yang baik. Dengan demikian, kajian tentang peran ganda kyai menjadi 

penting tidak hanya untuk memahami dinamika ulama dan kekuasaan, tetapi juga untuk merumuskan 

kontribusi konstruktif kyai dalam kehidupan demokrasi dan pembangunan sosial-politik Indonesia. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kepustakaan (library 

research) yang bersifat deskriptif-analitis dan normatif-kritis. Pendekatan ini dipilih karena fokus 

http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i6
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/


Vol. 10 No. 06 
2025 

 
 
 
  

677  

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi Sinta 5 No.36/E/KPT/2022, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i6 , https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/ 
 

Vol. 10 No. 06    

2025            

penelitian diarahkan pada pemahaman mendalam terhadap fenomena peran ganda kyai sebagai figur 

religius sekaligus aktor dalam kekuasaan publik, yang tidak dapat dijelaskan melalui pengukuran 

kuantitatif, melainkan melalui penelusuran makna, nilai, dan implikasi etis yang melatarinya. Kajian ini 

bertumpu pada analisis konseptual atas pemikiran al-Ghazali mengenai relasi ulama dan kekuasaan, 

etika kepemimpinan, serta tanggung jawab moral ulama, yang kemudian dipertemukan secara kritis 

dengan paradigma sekularisme modern yang menekankan pemisahan institusional antara agama dan 

negara, rasionalitas birokrasi, dan prinsip akuntabilitas dalam tata kelola pemerintahan. 

Sumber data penelitian ini terdiri atas karya-karya klasik al-Ghazali, seperti Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn 

dan Naṣīḥat al-Mulūk, serta literatur akademik kontemporer berupa buku, artikel jurnal, dan hasil 

penelitian yang membahas peran kyai, pesantren, politik Islam, sekularisme, dan dinamika organisasi 

Islam di Indonesia. Data dikumpulkan melalui teknik dokumentasi dan penelusuran literatur secara 

sistematis, kemudian dianalisis melalui proses reduksi, klasifikasi, dan interpretasi konseptual. Analisis 

dilakukan dengan pendekatan komparatif dan kritis untuk menilai bagaimana kedua kerangka teoritis 

tersebut menjelaskan ketegangan antara otoritas moral ulama dan tuntutan kekuasaan publik, serta 

implikasinya terhadap persepsi masyarakat, etika kepemimpinan, dan akuntabilitas kyai dalam ruang 

sosial-politik modern. Keabsahan data dijaga melalui pembacaan silang terhadap berbagai sumber dan 

pandangan akademik guna memperoleh pemahaman yang utuh, argumentatif, dan kontekstual terhadap 

fenomena yang diteliti. 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN 

Peran Ganda Kyai Dalam Konteks Indonesia 

Dalam tradisi Islam Nusantara, kyai menempati posisi sentral sebagai ulama yang memikul 

tanggung jawab moral, spiritual, kultural, dan sosial secara bersamaan. Beban peran ini tidak ringan, 

karena kyai dipandang sebagai rujukan utama dalam persoalan keagamaan dan kehidupan sosial 

masyarakat. Otoritas keulamaan kyai bersumber dari penguasaan ilmu-ilmu keislaman klasik, kedalaman 

spiritual, serta keteladanan akhlak, yang kemudian melahirkan legitimasi karismatik di tengah umat. 

Dalam kapasitas ini, kyai menjadi rujukan moral dan fiqh, memberikan panduan keagamaan, fatwa, 

penyelesaian sengketa berbasis syariat, serta nasihat etis yang menjaga harmoni sosial. Di banyak 

komunitas, pandangan dan keputusan kyai bahkan memiliki daya ikat sosial yang lebih kuat 

dibandingkan regulasi formal negara, mencerminkan tingginya tingkat kepercayaan masyarakat terhadap 

otoritas keulamaan mereka. 

Peran keulamaan tersebut secara konkret direproduksi dan dirawat melalui institusi pesantren. 

Kyai tidak hanya berfungsi sebagai pengajar ilmu agama, tetapi juga sebagai murabbi yang membentuk 

karakter, pembimbing spiritual, dan penanam nilai-nilai etika sosial bagi para santri. Melalui pengajaran 

kitab-kitab klasik seperti fiqh, tafsir, hadis, tasawuf, serta ilmu alat, kyai membentuk generasi yang 

memiliki kedalaman intelektual sekaligus kepekaan sosial. Dalam konteks ini, pesantren berfungsi 

sebagai pusat produksi modal moral dan sosial bangsa yang memiliki daya tahan kultural tinggi dan tidak 

mudah tergantikan oleh lembaga pendidikan modern. Selain itu, banyak kyai juga memegang peran 

sebagai pemimpin tarekat atau pengasuh majelis taklim, yang membimbing umat dalam perjalanan 

http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i6
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/


Vol. 10 No. 06 
2025 

 
 
 
  

678  

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi Sinta 5 No.36/E/KPT/2022, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i6 , https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/ 
 

Vol. 10 No. 06    

2025            

spiritual melalui dzikir, riyāḍah, mujahadah, dan pembinaan akhlak batin. Otoritas spiritual ini 

menempatkan kyai sebagai figur yang bukan sekadar intelektual agama, melainkan pembentuk 

kedalaman batin umat dan penjaga kesinambungan tradisi tasawuf yang menjadi fondasi peradaban 

Islam di Nusantara. 

Di saat yang sama, kyai juga berperan sebagai penjaga tradisi dan otoritas keagamaan, terutama 

dalam melestarikan turats Islam serta praktik-praktik keagamaan kultural seperti tahlilan, manaqiban, 

haul, dan tradisi keislaman lokal lainnya. Melalui peran ini, kyai memastikan bahwa praktik keagamaan 

masyarakat tetap berada dalam koridor syariat tanpa tercerabut dari konteks budaya Indonesia. Fungsi 

tersebut menjadikan kyai sebagai penyangga stabilitas sosial dan penentu arah moral masyarakat, 

sehingga setiap sikap dan pandangan mereka memiliki resonansi sosial-politik yang luas. 

Namun, peran kyai tidak berhenti pada ranah keulamaan. Dalam perkembangan kontemporer, 

sebagian kyai memasuki struktur kekuasaan formal sebagai umara, baik sebagai kepala daerah, pejabat 

eksekutif, maupun aktor politik nasional. Dalam posisi ini, kyai menjalankan fungsi administratif dan 

politik negara sekaligus mempertahankan identitasnya sebagai ulama. Kondisi tersebut menempatkan 

kyai pada persimpangan dua jenis otoritas, yakni otoritas sakral berbasis keilmuan dan karisma 

keagamaan, serta otoritas legal-rasional yang bersumber dari sistem birokrasi modern. Sebagai pejabat 

publik, kyai terlibat dalam perumusan kebijakan, pengelolaan anggaran, pembangunan, dan pelayanan 

masyarakat. Nilai-nilai keagamaan yang mereka miliki sering dipersepsikan sebagai modal etis untuk 

memperkuat keadilan, integritas, dan keberpihakan kepada kelompok rentan. 

Di sisi lain, akses kyai terhadap kekuasaan negara juga membuka peluang lahirnya kebijakan yang 

mendukung pendidikan Islam, pesantren, dan pemberdayaan umat. Dalam sejumlah kasus, kyai yang 

menjadi umara mampu memanfaatkan kewenangannya untuk memperkuat regulasi pesantren, 

memperluas akses pendidikan, serta mendorong pembangunan ekonomi berbasis komunitas. Namun, 

keterlibatan dalam politik elektoral juga membawa risiko yang tidak kecil. Logika kompetisi, negosiasi, 

dan kompromi politik sering kali berbenturan dengan etos keulamaan yang menekankan keikhlasan, 

independensi, dan keteladanan moral. Ketika kyai terseret konflik kepentingan, kesalahan kebijakan, 

atau praktik kekuasaan yang tidak transparan, mereka berpotensi kehilangan posisi moral yang selama 

ini menjadi sumber legitimasi utama, sekaligus memunculkan dampak negatif terhadap citra pesantren. 

Kompleksitas peran ganda kyai semakin diperkuat oleh dinamika konflik internal organisasi 

keagamaan, khususnya PBNU. Sebagai organisasi Islam terbesar di Indonesia dengan jejaring kultural 

dan politik yang luas, konflik internal PBNU memiliki implikasi langsung terhadap otoritas dan fungsi 

kyai. Polarisasi antara kelompok struktural dan kultural dapat melemahkan otoritas kolektif ulama di 

mata publik serta menimbulkan persepsi bahwa ulama tidak sepenuhnya berada di atas kepentingan 

politik. Bagi kyai yang juga berperan sebagai umara, konflik organisasi ini menempatkan mereka dalam 

posisi dilematis antara loyalitas institusional, relasi dengan kekuasaan negara, dan tuntutan menjaga 

independensi moral. Situasi tersebut meningkatkan tekanan publik agar kyai menunjukkan integritas, 

netralitas, dan keteladanan, karena kegagalan menjaga keseimbangan peran dapat berdampak pada 

reputasi pesantren dan kepercayaan jamaah. 

Untuk membaca kompleksitas peran ganda kyai tersebut, pemikiran al-Ghazali dan paradigma 

sekularisme modern dapat digunakan secara saling melengkapi. Dalam perspektif al-Ghazali, agama dan 

http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i6
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/


Vol. 10 No. 06 
2025 

 
 
 
  

679  

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi Sinta 5 No.36/E/KPT/2022, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i6 , https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/ 
 

Vol. 10 No. 06    

2025            

kekuasaan memiliki hubungan fungsional yang erat, di mana agama menjadi sumber nilai moral dan 

kekuasaan berfungsi sebagai instrumen implementasinya. Kyai yang memasuki ruang kekuasaan 

dipandang sebagai penjaga moralitas publik yang berkewajiban menegakkan keadilan, mencegah 

kezaliman, dan memastikan kemaslahatan umat. Selama dijalankan secara amanah, peran ganda ini tidak 

dipahami sebagai penyimpangan, melainkan sebagai kelanjutan dari tradisi etika politik Islam. Sementara 

itu, sekularisme modern memberikan kerangka normatif dan teknis agar kekuasaan dijalankan secara 

profesional, netral, transparan, dan akuntabel, serta mencegah penyalahgunaan legitimasi religius dalam 

ruang politik. Melalui sintesis kedua kerangka tersebut, peran kyai idealnya diwujudkan dalam model 

ulama-negarawan, yakni figur yang mampu menjaga integritas spiritual sekaligus mematuhi tata kelola 

pemerintahan modern, tidak mencampuradukkan otoritas sakral dengan kekuasaan politik, dan 

menempatkan kepentingan publik sebagai orientasi utama. Dalam konteks Indonesia, figur seperti KH. 

Abdurrahman Wahid sering dijadikan rujukan karena kemampuannya memadukan kedalaman 

keulamaan dengan etika kepemimpinan negara, meskipun pengalaman tersebut juga menunjukkan 

bahwa peran ganda ulama-umara senantiasa sarat dengan dilema dan tantangan struktural. 

 

Studi Kasus: Abdurrahman Wahid (Gus Dur) sebagai Ulama dan Kepala Negara  

Pengalaman Abdurrahman Wahid (Gus Dur) sebagai Presiden Republik Indonesia pada periode 

1999–2001 merupakan studi kasus yang sangat penting untuk memahami dualitas peran ulama dan umara 

dalam konteks negara modern. Gus Dur bukan hanya seorang kepala negara, tetapi juga seorang ulama 

dengan basis spiritual dan intelektual yang kuat. Ia dibesarkan dalam tradisi pesantren sebagai cucu 

pendiri Nahdlatul Ulama, namun sekaligus ditempa oleh pengalaman intelektual global melalui studinya 

dan pergaulannya dengan pemikiran modern di Timur Tengah dan Barat. Latar belakang ini membentuk 

sintesis unik dalam dirinya, yang memadukan fikih sosial, etika pluralisme, pemikiran demokrasi, serta 

tradisi sufistik yang melahirkan apa yang sering disebut sebagai humanisme spiritual. 

Dalam bidang pemikiran keislaman, Gus Dur dikenal sebagai pengembang pendekatan fikih 

sosial, yaitu cara memahami hukum Islam yang tidak berhenti pada dimensi normatif-tekstual, tetapi 

bergerak ke arah kemaslahatan publik, keadilan substantif, dan pembelaan terhadap kelompok rentan. 

Baginya, fikih harus hadir sebagai instrumen pembebasan sosial, bukan sekadar perangkat legalistik yang 

membatasi. Pendekatan ini sejalan dengan gagasan para ulama progresif NU yang menekankan bahwa 

hukum Islam harus responsif terhadap realitas sosial seperti kemiskinan, ketimpangan kekuasaan, dan 

diskriminasi. Dalam kerangka ini, Gus Dur menolak pemisahan tajam antara agama dan persoalan 

kemanusiaan, karena menurutnya tujuan utama syariat adalah menjaga martabat manusia. 

Etika pluralisme menjadi pilar penting lain dalam pemikiran Gus Dur. Ia memandang 

keberagaman agama, etnis, dan budaya sebagai sunnatullah yang harus dihormati secara aktif, bukan 

sekadar ditoleransi secara pasif. Prinsip keadilan, kasih sayang, dan pemuliaan manusia menjadi dasar 

sikap politik dan kebijakannya. Karena itu, negara menurut Gus Dur tidak boleh berpihak pada satu 

identitas mayoritas dengan mengorbankan kelompok lain. Pandangan ini tercermin dalam keberaniannya 

menghapus regulasi-regulasi diskriminatif dan memperluas kebebasan sipil, terutama bagi kelompok 

minoritas yang selama Orde Baru mengalami marginalisasi. 

Dalam perspektif politik, Gus Dur melihat demokrasi sebagai mekanisme yang paling mendekati 

http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i6
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/


Vol. 10 No. 06 
2025 

 
 
 
  

680  

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi Sinta 5 No.36/E/KPT/2022, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i6 , https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/ 
 

Vol. 10 No. 06    

2025            

tujuan etis Islam, yakni keadilan, pencegahan tirani, dan perlindungan terhadap yang lemah. Demokrasi 

baginya bukan konsep asing atau bertentangan dengan Islam, melainkan bentuk modern dari siyāsah 

shar‘iyyah yang memberi ruang partisipasi rakyat dan mengontrol kekuasaan. Pandangan ini lahir dari 

perjumpaan mendalam antara tradisi politik Islam klasik dan teori-teori demokrasi modern yang ia 

pelajari secara serius. Fondasi sufistik yang kuat turut membentuk gaya kepemimpinannya yang empatik, 

inklusif, dan humanis. Spiritualitas tidak ia pahami sebatas ritual individual, tetapi sebagai komitmen 

moral untuk memanusiakan manusia dan memperjuangkan keadilan sosial. 

Ketika menjabat sebagai presiden, nilai-nilai keulamaan tersebut diwujudkan dalam sejumlah 

kebijakan penting. Penghapusan diskriminasi terhadap etnis Tionghoa dan penetapan Imlek sebagai hari 

libur nasional merupakan langkah simbolik dan substantif untuk memulihkan martabat warga negara 

yang selama puluhan tahun dipinggirkan. Bagi Gus Dur, kebijakan ini bukan sekadar keputusan 

administratif, melainkan pengejawantahan prinsip keadilan dan pemuliaan manusia. Demikian pula 

pembubaran Departemen Penerangan mencerminkan komitmennya terhadap kebebasan berekspresi dan 

penolakan terhadap kontrol otoritarian negara atas ruang publik. Ia meyakini bahwa masyarakat yang 

beradab hanya dapat tumbuh dalam iklim kebebasan dan partisipasi, bukan di bawah dominasi 

propaganda kekuasaan. 

Gus Dur juga berupaya menegaskan supremasi sipil dengan mengurangi dominasi militer dalam 

kehidupan politik pasca-Orde Baru. Pemisahan peran TNI dan Polri serta penguatan institusi sipil 

dilihatnya sebagai prasyarat etis agar kekuasaan dijalankan sebagai amanah, bukan sebagai alat dominasi. 

Selain itu, ia secara konsisten membuka ruang dialog lintas agama dan kepercayaan, termasuk dengan 

kelompok-kelompok minoritas yang kerap distigmatisasi. Dalam pandangannya, dialog adalah 

manifestasi akhlak keilmuan ulama, yakni kesediaan mendengar, memediasi, dan mencari kemaslahatan 

bersama. Negara, dengan demikian, dipahami sebagai ruang al-maṣlaḥah al-‘āmmah yang harus melayani 

seluruh warga tanpa kecuali. 

Namun, pengalaman Gus Dur juga menunjukkan bahwa membawa etika ulama ke dalam arena 

kekuasaan modern tidak lepas dari ketegangan dan resistensi. Hubungannya dengan DPR sejak awal 

dipenuhi konflik, terutama karena gaya komunikasi dan pengambilan keputusannya yang sering spontan 

dan tidak selalu mengikuti mekanisme politik formal. Bagi sebagian elite politik, sikap ini dianggap sulit 

diprediksi dan tidak kompatibel dengan praktik parlementer yang sarat kompromi. Di sisi lain, Gus Dur 

memandang banyak kekuatan politik di DPR masih terikat pada kepentingan lama dan belum 

sepenuhnya siap menerima perubahan mendasar. 

Masalah lain muncul dalam pengelolaan koalisi politik yang rapuh. Gus Dur, yang terbiasa 

bersikap normatif sebagai ulama, kerap mengabaikan kalkulasi pragmatis yang diperlukan untuk 

menjaga stabilitas koalisi. Pergantian menteri dan keputusan strategis yang diambil tanpa konsolidasi 

politik yang matang memicu kekecewaan dan penarikan dukungan. Ketegangan ini memperlihatkan 

perbedaan mendasar antara logika keulamaan yang bertumpu pada prinsip dan kejujuran moral, dengan 

logika politik praktis yang menuntut kelenturan dan manajemen aliansi. 

Resistensi juga datang dari birokrasi lama yang masih dipengaruhi kultur Orde Baru. Upaya 

deregulasi, transparansi, dan pembaruan institusional sering kali terhambat oleh kelambanan struktural 

dan sabotase birokratis. Di sini terlihat benturan antara logika moral ulama yang menghendaki kejelasan 

http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i6
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/


Vol. 10 No. 06 
2025 

 
 
 
  

681  

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi Sinta 5 No.36/E/KPT/2022, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i6 , https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/ 
 

Vol. 10 No. 06    

2025            

etis dan perubahan cepat, dengan logika birokrasi yang bergerak lamban dan defensif. Selain itu, gaya 

kepemimpinan Gus Dur yang improvisatif dan sarat intuisi moral kerap disalahpahami sebagai 

ketidakstabilan. Padahal, dari perspektif keulamaan, intuisi moral justru merupakan bagian penting dari 

etika kepemimpinan yang berakar pada kejernihan batin, bukan semata kalkulasi kekuasaan. 

Keseluruhan pengalaman Gus Dur menunjukkan bahwa peran ganda ulama-umara mengandung 

potensi etis yang besar sekaligus tantangan struktural yang serius. Ia menjadi contoh bagaimana nilai-

nilai keulamaan dapat memperkaya praktik kenegaraan dengan semangat keadilan, kemanusiaan, dan 

kebebasan, namun juga memperlihatkan bahwa sistem politik modern tidak selalu ramah terhadap etika 

moral yang bekerja di luar logika pragmatis kekuasaan. Dengan demikian, kasus Gus Dur menegaskan 

bahwa integrasi antara etika ulama dan kekuasaan negara memerlukan bukan hanya integritas personal, 

tetapi juga kesiapan sistem politik dan birokrasi untuk menerima kepemimpinan yang berbasis nilai. 

 

Analisis: Al-Ghazali, Sekularisme, Dan Peran Ganda Kyai  

Dalam perspektif al-Ghazali, keberadaan ulama dalam kehidupan kenegaraan memiliki posisi 

yang sangat esensial, namun tidak bersifat struktural-formal. Ulama dipandang sebagai penjaga moralitas 

publik dan penuntun etika kekuasaan, bukan aktor yang sepenuhnya larut dalam politik praktis yang 

sarat intrik, kompromi, dan potensi kerusakan moral apabila tidak dikendalikan oleh disiplin spiritual 

yang kuat. Dalam karya-karyanya seperti Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn, Naṣīḥat al-Mulūk, al-Iqtiṣād fī al-I‘tiqād, 

dan al-Mustaṣfā, al-Ghazali meletakkan fondasi etika politik yang menempatkan kekuasaan sebagai 

sarana pendidikan moral masyarakat. Politik, menurutnya, harus dimaknai sebagai proses ta’dīb siyāsī, 

yakni upaya mendidik dan membimbing masyarakat menuju tatanan yang adil dan beradab. Ulama yang 

bersentuhan dengan kekuasaan dituntut membawa hikmah, nasihat, dan keberanian moral untuk 

menegur penguasa, bukan justru menjadi alat legitimasi kekuasaan. Kekuasaan harus dipahami sebagai 

amanah untuk memperbaiki rakyat, bukan instrumen untuk memperkuat dominasi. 

Orientasi utama etika politik al-Ghazali adalah kemaslahatan publik. Pemerintahan yang baik 

dinilai dari kemampuannya menghadirkan manfaat nyata bagi masyarakat dan mencegah kerusakan 

sosial. Oleh karena itu, setiap kebijakan politik harus diukur dengan pertimbangan etis: sejauh mana ia 

membawa kesejahteraan, keadilan sosial, perlindungan hak-hak dasar, dan penghormatan terhadap 

martabat manusia. Dalam kerangka ini, ulama yang memegang jabatan publik tidak boleh terjebak pada 

logika administratif semata, melainkan harus berfungsi sebagai penimbang moral yang senantiasa 

mempertanyakan dampak etis dari setiap keputusan. Keadilan menjadi fondasi utama legitimasi negara. 

Al-Ghazali menegaskan bahwa negara tanpa keadilan, betapapun kuat strukturnya, akan menuju 

kehancuran. Keadilan tidak hanya dimaknai sebagai penegakan hukum formal, tetapi juga sebagai 

keadilan sosial yang melindungi kelompok lemah, mencegah diskriminasi, dan menjamin distribusi 

kesejahteraan yang proporsional. Dalam pandangan ini, kebijakan negara harus mencerminkan sifat 

keadilan Ilahi sebagai nilai yang hidup dalam praktik pemerintahan. 

Inti dari seluruh etika politik al-Ghazali terletak pada amanah. Kekuasaan bukanlah hak milik, 

melainkan titipan Tuhan yang harus dijalankan dengan kejujuran, tanggung jawab, dan pengendalian 

diri. Ketika seorang ulama memasuki jabatan publik, beban moralnya menjadi berlipat ganda karena ia 

tidak hanya bertanggung jawab secara administratif, tetapi juga secara spiritual. Pengkhianatan terhadap 

http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i6
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/


Vol. 10 No. 06 
2025 

 
 
 
  

682  

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi Sinta 5 No.36/E/KPT/2022, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i6 , https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/ 
 

Vol. 10 No. 06    

2025            

amanah dipandang al-Ghazali sebagai bentuk kerusakan moral paling berbahaya karena menghancurkan 

kepercayaan publik dan membuka jalan bagi kezaliman struktural. Inilah yang membedakan 

kepemimpinan ulama dari kepemimpinan politik murni yang sering kali berhenti pada kalkulasi 

kekuasaan. 

Sementara itu, paradigma sekularisme modern menawarkan sudut pandang yang berbeda namun 

sama-sama kritis terhadap relasi agama dan kekuasaan. Sekularisme tidak semata dipahami sebagai 

pemisahan agama dan negara, melainkan sebagai mekanisme perlindungan sosial agar kekuasaan tidak 

disalahgunakan melalui klaim moral atau sakralitas agama. Ketika ulama memegang jabatan publik, 

sekularisme mengingatkan adanya risiko struktural berupa penyalahgunaan wewenang yang bersumber 

dari legitimasi sakral. Otoritas moral yang melekat pada figur ulama berpotensi digunakan untuk 

menutup ruang kritik dan membenarkan kebijakan yang seharusnya terbuka terhadap audit rasional. 

Dalam pandangan ini, keputusan politik harus dapat dipertanggungjawabkan secara publik dan 

demokratis, bukan dikunci oleh dalil keagamaan yang tidak bisa diperdebatkan. 

Sekularisme juga menyoroti potensi konflik kepentingan antara idealisme moral ulama dan 

realitas politik yang menuntut kompromi, negosiasi, dan manuver strategis. Moralitas ulama menuntut 

kejujuran dan konsistensi nilai, sementara politik sering beroperasi dalam wilayah abu-abu demi 

stabilitas kekuasaan. Ketegangan ini dapat melahirkan dilema etis yang mengganggu efektivitas 

pemerintahan apabila tidak dikelola dengan batas peran yang jelas. Selain itu, kedekatan ulama dengan 

kekuasaan dipandang berisiko menurunkan legitimasi lembaga keagamaan, khususnya pesantren, yang 

selama ini dihormati karena independensinya dari politik praktis. Ketika kyai menjabat sebagai pejabat 

negara, pesantren dapat dipersepsikan sebagai basis politik, santri terfragmentasi oleh afiliasi kekuasaan, 

dan kehormatan lembaga keagamaan ikut tergerus apabila terjadi kegagalan atau skandal politik. 

Risiko paling serius yang ditekankan oleh sekularisme adalah politisasi agama. Ketika simbol-

simbol keagamaan digunakan untuk mobilisasi politik, agama berpotensi kehilangan kesuciannya karena 

masuk ke arena konflik kekuasaan, sementara politik kehilangan netralitasnya karena dibungkus klaim 

moral sakral. Oleh karena itu, sekularisme menegaskan pentingnya argumentasi publik yang rasional dan 

prosedural dalam pengelolaan negara, agar kekuasaan tidak berubah menjadi otoritarianisme berbasis 

simbol agama. 

Meskipun berangkat dari asumsi yang berbeda, pemikiran al-Ghazali dan paradigma sekularisme 

modern bertemu pada satu titik penting, yakni etika publik. Keduanya sama-sama menuntut agar 

kekuasaan dijalankan dalam kerangka amanah, akuntabilitas, keadilan, dan perlindungan terhadap 

kepentingan umum. Keberhasilan peran ganda kyai sebagai ulama sekaligus umara tidak cukup 

ditentukan oleh karisma spiritual, melainkan oleh keterpaduan antara integritas moral dan tata kelola 

pemerintahan yang transparan. Sistem akuntabilitas yang ketat, independensi moral pesantren, 

pembatasan penggunaan simbol agama dalam politik, serta penegakan etika pemerintahan sebagai 

amanah merupakan prasyarat mendasar agar peran ganda tersebut tidak mencederai nilai keulamaan 

maupun prinsip demokrasi. Dalam kerangka ini, negara dipahami sebagai ruang kemaslahatan bersama 

yang harus dikelola dengan keadilan, rasionalitas publik, dan tanggung jawab moral, sehingga agama 

tetap menjadi sumber nilai, bukan alat kekuasaan. 

http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i6
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/


Vol. 10 No. 06 
2025 

 
 
 
  

683  

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi Sinta 5 No.36/E/KPT/2022, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i6 , https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/ 
 

Vol. 10 No. 06    

2025            

KESIMPULAN 

Peran ganda kyai sebagai ulama dan umara merupakan fenomena unik dalam Islam Indonesia. 

Dalam perspektif al-Ghazali, hubungan agama dan negara adalah simbiotik dan saling menegakkan. 

Namun sekularisme modern mengingatkan pentingnya batasan institusional, akuntabilitas, dan 

netralitas publik. Pengalaman kyai yang sukses maupun yang gagal dalam jabatan publik menunjukkan 

bahwa peran ganda ini membawa potensi kemaslahatan besar sekaligus risiko penyalahgunaan 

kepercayaan. Pengalaman Gus Dur sebagai Presiden menunjukkan bagaimana etika ulama dapat 

memperkaya demokrasi, namun juga diuji oleh realitas politik modern. Akhirnya, peran ganda kyai 

membutuhkan integritas, kedewasaan politik, dan kesadaran bahwa kekuasaan adalah amanah, bukan 

privilese. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Al-Ghazali, Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn, Jilid II (Beirut: Dār al-Fikr, 1997), Ira M. Lapidus, A History of 

Islamic Societies, 3rd ed. (Cambridge: Cambridge University Press, 2014)  

Al-Ghazali, al-Iqtiṣād fī al-I‘tiqād (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1998)  

Al-Ghazali, Naṣīḥat al-Mulūk (Kairo: Dār al-Ma‘ārif, 1964),  

Al-Ghazali, al-Mustaṣfā min ‘Ilm al-Uṣūl (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1997),  

Al-Ghazali, Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn, Jilid II (Beirut: Dār al-Fikr, 1997),   

Charles Taylor, A Secular Age (Cambridge: Harvard University Press, 2007)  

Ahmad Suaedy, Kiai dan Kekuasaan Politik Lokal (Jakarta: Pustaka LP3ES, 2014)  

Al-Ghazali, Nasihat al-Mulk (Kairo: Dār al-Ma‘ārif, 1964)  

Greg Barton, Gus Dur: The Authorized Biography of Abdurrahman Wahid (Jakarta: Equinox, 

2002).  

Sahal Mahfudh, Nuansa Fiqih Sosial (Yogyakarta: LKiS, 1994)  

Abdurrahman Wahid, Islamku, Islam Anda, Islam Kita (Jakarta: The Wahid Institute, 2006),   

Greg Barton, Gus Dur: The Authorized Biography of Abdurrahman Wahid (Jakarta: Equinox, 

2002),   

Azyumardi Azra, “Spiritualitas dan Humanisme Gus Dur,” dalam Mengenang Gus Dur, ed. M. 

Fajar Riza Ul Haq (Jakarta: Kompas, 2010)  

Al-Ghazali, Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn, Juz II (Beirut: Dār al-Ma‘rifah, t.t.), Ahmad al-Raysuni, Naẓariyyat 

al-Maqāṣid ‘inda al-Imām al-Shāṭibī (Rabat: Dār al-‘Alam, 1991)   

Charles Taylor, A Secular Age (Cambridge, MA: Harvard University Press, 2007)  

Al-Ghazali, al-Tibr al-Masbūk fī Naṣīḥat al-Mulūk (Kairo: al-Maktabah al-Taufīqiyyah, 2001). 

 

http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i6
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/

