
Vol. 10 No. 06 
2025 

 
 
 
  

701  

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi Sinta 5 No.36/E/KPT/2022, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i6 , https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/ 
 

Vol. 10 No. 06    

2025            

Kiai dan Transformasi Sosial: Dinamika Peran Kiai 

dalam Masyarakat Muslim Kontemporer 

 

Usman1, Sutriyono2, Babun Suharto3 

Program Doktoral Pascasarjana Universitas Nurul Jadid Probolinggo 
usmanhakimdafa@gmail.com , sutriyono74dafa@gmail.com, babunsuharto22@gmail.com 

 

Accepted: 
20-10-2025 

Revised: 
6-11-2025 

Approved: 
27-11-2025 

 
 

Abstract : Kiai is a central figure in Indonesian Muslim society who has religious, social, and cultural authority. In the context of 
contemporary society marked by globalization, modernization, and the development of information technology, the role of 
the kiai has undergone a significant transformation. This article aims to examine the dynamics of the role of kiai in the 
process of social transformation of contemporary Muslim society. Using a qualitative approach through literature studies 
and socio-religious analysis, this study examines how kiai not only function as spiritual leaders and religious educators, 
but also as agents of social change, conflict mediators, economic drivers of the people, and actors in the political and digital 
realms. The results of the study show that kiai are able to adapt to the changing times without abandoning their traditional 
authority, despite the challenges of shifting religious authority, plurality of Islamic understanding, and the influence of 
social media. This transformation of the role of the kiai reflects the flexibility and relevance of religious leadership in 
maintaining a balance between traditional values and the demands of modernity. This study is expected to contribute to the 
development of the study of the sociology of religion and a more comprehensive understanding of the role of kiai in today's 
Muslim society. 

Keywords: Kiai, Social transformation, Contemporary 

 
Abstrak : Kiai merupakan figur sentral dalam masyarakat Muslim Indonesia yang memiliki otoritas keagamaan, sosial, dan 

kultural. Dalam konteks masyarakat kontemporer yang ditandai oleh globalisasi, modernisasi, serta perkembangan 
teknologi informasi, peran kiai mengalami transformasi yang signifikan. Artikel ini bertujuan untuk mengkaji dinamika 
peran kiai dalam proses transformasi sosial masyarakat Muslim kontemporer. Dengan menggunakan pendekatan 
kualitatif melalui studi literatur dan analisis sosial-keagamaan, kajian ini menelaah bagaimana kiai tidak hanya 
berfungsi sebagai pemimpin spiritual dan pendidik agama, tetapi juga sebagai agen perubahan sosial, mediator konflik, 
penggerak ekonomi umat, serta aktor dalam ranah politik dan digital. Hasil kajian menunjukkan bahwa kiai mampu 
beradaptasi dengan perubahan zaman tanpa meninggalkan otoritas tradisionalnya, meskipun dihadapkan pada tantangan 
berupa pergeseran otoritas keagamaan, pluralitas pemahaman keislaman, dan pengaruh media sosial. Transformasi peran 
kiai ini mencerminkan fleksibilitas dan relevansi kepemimpinan keagamaan dalam menjaga keseimbangan antara nilai-
nilai tradisional dan tuntutan modernitas. Kajian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi bagi pengembangan studi 
sosiologi agama dan pemahaman yang lebih komprehensif tentang peran kiai dalam masyarakat Muslim masa kini. 

Kata kunci: Kiai, Transformasi sosial, Kontemporer 
 
 
PENDAHULUAN  

Pesantren dan kiai adalah dunia yang tak habis-habisnya untuk dipelajari dan digali. Sebagian 

orang mengatakan bahwa ia bagaikan mata air yang terus memancarkan kesegaran, mengalir dan 

mengalir seakan tak mengenal musim dan juga sebagian lagi mengatakan ia laksana bintang– bintang 

yang jauh tak tercapai, tapi enak dipandang karena suatu bangsa patut bersyukur, jika di dalamnya masih 

terdapat bintang-bintang, apalagi yang kejora yaitu seorang kiai.  

Hal tersebut adalah bagian dari karakter utama yang melekat dalam pandangan hidup kiai-kiai di 

Nusantara. Cita-cita sosialnya para kiai untuk mengubah (change) kondisi masyarakat menuju tatanan 

yang lebih baik secara moral, ekonomi dan politik sosial. Cita-cita yang dibungkus lewat pendidikan 

(tarbiyah) dan sosialisasi nilai-nilai Islam (dakwah) itu terinpirasi dan merujuk kepada apa yang 

dilakukan Nabi Muhammad saw. dan para ulama terdahulu, termasuk Walisongo. Di masa lalu para 

peminpin Islam selalu menampilkan watak Islam yang tranformatif Islam dihadirkan sebagai sumber 

http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i6
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/
mailto:usmanhakimdafa@gmail.com
mailto:sutriyono74dafa@gmail.com


Vol. 10 No. 06 
2025 

 
 
 
  

702  

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi Sinta 5 No.36/E/KPT/2022, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i6 , https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/ 
 

Vol. 10 No. 06    

2025            

nilai yang menjadi landasan etis untuk melakukan transformasi sosial secara menyeluruh.  

Kalau ditinjau dari perspektif pendidikan pondok pesantren merupakan cikal bakal sistem 

pendidikan Nasional, ini seiring dengan dinamika perkembamngan zaman antara sistem yang 

dikembangkan oleh pemerintah dengan sistem perkembangan pendidikan pesantren memiliki beragam 

perbedaan. Jadi banyak pula para pemikir diantara intelektual dan pemikir keagamaan yang menganggap 

bahwa kegiatan mereka (kiai) harus bebas dari politik (kekuasaan) walaupun pengertian diatas tidak 

ada kaiatannya dengan politik, Pemikiran seseorang sering menjadi bahasan yang cukup penting 

didiskusikan dan diaplikasikan dalam realitas sosial karena pemikiran adalah hasil pruduk dari keadaan 

(condition) yang ada di sekitar manusia dimana dia berada.  

Kalau ditinjau dari perspektif pendidikan pondok pesantren merupakan cikal bakal sistem 

pendidikan Nasional, ini seiring dengan dinamika perkembamngan zaman antara sistem yang 

dikembangkan oleh pemerintah dengan sistem perkembangan pendidikan pesantren memiliki beragam 

perbedaan. Jadi banyak pula para pemikir diantara intelektual dan pemikir keagamaan yang menganggap 

bahwa kegiatan mereka (kiai) harus bebas dari politik (kekuasaan) walaupun pengertian diatas tidak 

ada kaiatannya dengan politik, Pemikiran seseorang sering menjadi bahasan yang cukup penting 

didiskusikan dan diaplikasikan dalam realitas sosial karena pemikiran adalah hasil pruduk dari keadaan 

(condition) yang ada di sekitar manusia dimana dia berada. 

Peran serta kiai dalam tranformasi sosial (social transformation) sangatlah penting karena dalam konteks 

sosial kiai dipandang sebagai seorang yang dipercaya dan disegani dalam masyarakat. Kiai merupakan 

sektor kepemimpinan Islam yang dianggap paling dominan selamanya berabad-abad kiai telah 

memainkan peranan yang menentukan dalam proses perkembangan sosial (social), kultur (culture), 

keagamaan (religion) dan pendidikan (education) dalam periode sekarang pun kiai telah mewujudkan 

vitalitasnya dalam kepemimpinan Islam.  

Sementara kiai, menurut Zamakhasari Dhofier adalah gelar yang dibe rikan oleh masyarakat 

kepada seorang ahli agama yang memiliki atau menjadi pimpinan pesantren dan mengajar kitab-kitab 

klasik kepada santrinya.  Istilah kiai memiliki makna yang tidak tunggal dalam berbagai hal, nama kiai 

terikat terhadap berbagai status. Salah satunya adalah kiai sebagai tokoh agama, dalam pengertian ini, 

kiai merupakan figur penting dalam struktur masyarakat Islam di Indonesia. Posisi penting kiai di 

Indonesia tidak terlepas dari karakteristik pribadinya yang sarat dengan berbagai nilai lebih. Pada diri 

kiai melekat kuat otoritas karismatik karena ketinggian ilmu agamanya. Kesalehan dan juga 

kepemimpinan. Kondisi inilah yang menjadikan kiai diposisikan oleh masyarakat sebagi uswatun 

hasanah, atau contoh panutan yang baik dalam lingkungan masyarakatnya. 

Perubahan dalam masyarakat terus mengalami peningkatan entah dari perubahan itu pada 

peningkatan masyarakat itu sendiri atau bahkan pada prubahan yang negatif oleh karena itu, masyarakat 

sebagai orang yang butuh motivasi dan bimbingan (guidence) serta pemahaman tentang bidang-bidang 

aqidah, syari’ah, ahlak, pergaulan, kebudayaan, dan dakwah dari seorang tokoh agama yakni kiai.  

Dinamika dan kiprah kiai dalam ranah sosial sangat memberikan pengaruh yang besar kepada 

masyarakat dan fenomena yang telah terjadi merupakan sebuah fakta sosial bahwa kiai memiliki peranan 

yang cukup luas kiai tidak hanya cukup berkiprah dalam bidang agama saja, tetapi juga mencakup 

bidang-bidang yang lain baik sosial, politik, ekonomi, budaya dan organisasi. Namun demikian terdapat 

http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i6
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/


Vol. 10 No. 06 
2025 

 
 
 
  

703  

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi Sinta 5 No.36/E/KPT/2022, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i6 , https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/ 
 

Vol. 10 No. 06    

2025            

beragam pilihan sikap diantara para kiai satu dengan kiai lainnya dan sebenarnya hal seperti itu 

merupakan hal yang wajar manakala antara satu kiai dengan kiai yang lainnya memiliki perbedaan pilihan 

dan sikap dalam berbagai aspek.  

Satu aspek yang sangatlah penting yang juga jarang diperhatikan oleh para peneliti dan 

bahwasanya kiai tidak hanya mengajarkan ilmu ilmunya pada santrinya akan tetapi juga bagaimana 

seorang kiai juga memberikan kontribusi pemikirannya kepada manyarakat dengan demikian pola 

interaksi seorang kiai tidaklah harus eksklusif melainkan inklusif yang nantinya akan memberi 

keterbukaan pada masyarakat dalam berkomunikasi dan berinteraksi. 

Salah satu aspek yang menegaskan atau memperkokoh posisi kiai dalam struktur sosial 

kemasyarakatan adalah bidang pengabdiannya. Pada aspek ini, seorang kiai memiliki totalitas 

pengabdian. Ada kiai yang mengabdikan hidupnya di Mesjid, di Madrasah, di Pesantren, dan disekolah 

dengan sistem kelas. Namun demikian sebetulnua kiai mengabdikan hidupnya di pesantren memiliki 

dimensi otoritas dan karismatik yang paling besar dibandingkan dengan kiai yang mengabdi dalam 

bidang yang lainnya. 

Kiai yang menjadi fokus penelitian ini adalah kiai pesantren yang menjadi figur dengan kapasitas 

pribadi yang sarat dengan bobot kualitatif jadi dengan bobot kualitatiflah ini yang menjadikan sosok 

seorang kiai pesantren sebagai rujukanmasyarakat. Masyarakat kemudian menjadikan kiai pesantren 

sebagai sebagai figur yang menjadi tempat untuk konsultasi dalam bidang rohani dan juga dalam bidang-

bidang kehidupan yang profan dan terkecuali dalam bidang sosial kemasyarakatan. 

Kiai dan perubahan sosial sangatlah erat karena perubahan selalu dinamis dan juga dalam 

berbagai perspekstif perubahan. Kiai selalu berupaya dalam melakukan trasnformasi sosial guna 

mengemban tugas sebagai seorang pemimpin yang ditokohkan oleh masyarakat sepanjang zaman, 

walaupun banyak yang berangkapan bahwa para pemikir dalam masyarakat adalah sebagai suatu sistem 

yang dinamis yang terdiri dari subsistem-subsistem yang saling berhubungan atara satu dengan yang 

lainnya tapi kiai merupakan bagian dari pemikir Islam yang harus ditiru dan ditokohkan. 

Seiring dengan dinamika dan perkembangan zaman dan juga sosial politik yang terus berkembang, 

sehingga terjadi pergeseran juga dalam kiprah dan peran kiai. Era reformasi misalnya menunjukkan 

intensifikasi terhadap peran tersebut. Dalam analisis yang dilakukan oleh salah satu pemikir Islam 

Azyumardi Azra, realitas sekarang ini ditengarai sebagai era kebangkitan “Islam Politik” yaitu suatu era 

dimana segenap elemen masyarakat Islam memiliki peluang yang sangat luas untuk berkiprah di dunia 

kekuasan (politik).  

Persentuhan kiai dengan kekuasaan, sebagaimana dikemukakan oleh Donald Eugene Smith, 

didasarkan atas keyakinan bahwa dalam ajaran Islam, antara agama denga kekuasan disatukan secara 

tuntas. Hal ini terbukti dalam sejarah pribadi Nabi Muhammad dan para khalifa penggantinya. 

Muhammad di samping pemuka agama juga peminpin politik. Disamping para sahabat pada waktu itu 

sebagai pendamping rasul yang memahami tentang agama juga mereka sebagai khalifa yang kalau pada 

masa sekarang diidentifikasi presiden. 

Fenomena kiai pesantren terjun ke wilayah politik bukan hal tabu akhir-akhir ini hal semacam 

itu sudah menjadi tradisi ke kalangan pengasuh pondok pesantren, artinya banyak kiai pesantren yang 

semestinya tugas pokonya adalah mendidik dan mengasuh santri, lalu berbelok dan memsuki dunia yang 

http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i6
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/


Vol. 10 No. 06 
2025 

 
 
 
  

704  

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi Sinta 5 No.36/E/KPT/2022, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i6 , https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/ 
 

Vol. 10 No. 06    

2025            

berbeda dengan habitatnya. Sehingga hal ini menarik diteliti, sejauh ini menurut penulis, kajian dan 

penelitian secara khusus dilakukan terhadap persoalan tersebut belum dilakukan akan tetapi kajian 

tentang kiai dan politik secara umum sudah banyak di lakukan oleh para peneliti sebelumnya. Akan 

tetapi peneliti akan lebih fokus untuk membahas tentang kiai dan transformasi sosial, walaupun 

beberapa studi tentang kiai dan perubahan sosial telah dilakukan oleh para peneliti. 

 

METODE PENELITIAN (Californian FB 12 pt) 

Metode penelitian berdasarkan kepada pendekatan yuridis normatif, yaitu dengan mengkaji atau menganalisis 

data primer dan sekunder yang berupa bahan-bahan teori sekunder yang berkaitan dengan peran kiai terhadap 

perubahan social. Spesifikasi penelitian yang digunakan adalah deskriptif analitis, yaitu penelitian untuk 

menggambarkan masalah yang ada pada masa sekarang (masalah yang aktual), dengan mengumpulkan data, 

menyusun, mengklasifikasikan, menganalisis dan menginterpretasikan. 

 Jenis data yang dipergunakan dalam penelitian ini, yaitu data sekunder, yakni berupa literature-literatur 

pendukung yang berkaitan dengan pengaruh ulama’ atau kiai terhadap perubahan sosial. Metode pengumpulan 

data yang dipergunakan adalah studi kepustakaan, yaitu dengan mengkaji dan menganalisis buku dan literature-

literatur yang berkaitan dengan ulama’ dan kiai. Metode analisis data yang digunakan dalam penelitian ini adalah 

metode kualitatif. Analisis terhadap data primer dan sekunder yang bersifat kualitatif tersebut dilakukan dengan 

cara berlandaskan pada peran kiai di masyarakat yang terdapat pada kerangka berfikir, sehingga dapat diterapkan 

pada fokus permasalahan. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Kiai dan Agama Islam 

 Predikat kiai selalu berhubungan dengan sesuatu gelar yang menekankan pemuliaan dan 

pengakuan dalam masyarakat, yangdiberikan secara sukarela kepada ulama Islam sebagai pempinan 

masyarakat. Dengan demikian, kiai adalah muslim terpelajar (ulama’) yang selalu membuktikan hidupnya 

untuk Tuhan serta memperdalam dan menyebarluaskan ajaran-ajaran-Nya kepada masyarakat. Kiai 

dengan kelebihan ilmu pengetahuan agama islam, seringkali dilihat sebagai orang yang senantiasa dapat 

memahami keagungan Tuhan dan rahasia alam. 

 Kiai di kalangan Islam tradisonal Jawa merupakan tokoh kegamaan kharismatik yang bisa 

dibandingkan dengan Ajengan di masyarakat Jawa Barat dan Syekh di masyarakat Minangkabau Sumatra 

Barat dan juga pulau jawa.1 

 Kiai sebagai pemimpin agama yang secara tradisional berasal dari satu keluarga berpengaruh, kiai 

merupakan faktor pemersatu dalam tatanan sosial masyarakat. Menurut pengamatan Hirikoshi, 

pemanfaatan peran kiai juga dinilai amat tinggi oleh masyarakat.2 Kiai menduduki posisi sentral dalam 

masayarakat pedesaan dan mampu mendorong mereka untuk bertindak kolektif. Dia mengambil peran 

sebagai poros hubungan antara umat dengan Tuhan. Pada pandangan besar pengikutnya, kiai adalah 

contoh muslim ideal yang ingin mereka capai. Dia seorang yang dianugrahi pengetahuan dan rahmat 

Tuhan. 

 Kiai dalam agama menurut Quraisy Shihab ada empat belas tugas utama yang harus dijalankan 

 
1 AIN Syarif Hidayatullah, Ensiklopedi Islam Indonesia, (Jakarta: Penerbit Djambatan, 1992), hal 526 
2 Hiroko Hirokoshi, Kiai dan Perubahan Sosial, (Jakarta: P3M, 1987), hal 54 

http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i6
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/


Vol. 10 No. 06 
2025 

 
 
 
  

705  

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi Sinta 5 No.36/E/KPT/2022, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i6 , https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/ 
 

Vol. 10 No. 06    

2025            

oleh kiai, sesuai dengan tugas kenabian dalam mengembangkan kitab suci: pertama, menyampaikan 

(tabligh) ajaran-ajaranya, sesuai dengan perintah: wahai rasul, sampaikanlah apa yang diturunkan 

kepadamu dari Tuhanmu. (QS.5:65). Kedua, menjalankan ajaran-ajarannya, berdasarkan ayat: ”dan kami 

turunkan al Kitab kepadamu untuk kamu jelaskan kepada manusia” (QS.16:44). Ketiga, memutuskan 

perkara atau problem yang dihadapi masyarakat, berdasarkan ayat: ”dan Allah turunkan bersam mereka 

al Kitab dengan benar, agar dapat memutuskan perkara yang diperselisihkan manusia” (QS.2:213). 

Keempat, memberikan contoh-contoh pengalaman, sesuai dengan hadist Aisyah r.a. yang menyatakan 

bahwa prilaku Nabi adalah praktek dari al-Qur’an. 

 Kalau dikatakan bahwa kiai adalah pewaris para Nabi, maka hal ini mengandung dua masalah, 

pertama, pengetahuannya harus lebih. Dan kedua, moralnya pun harus bisa dicontoh. Dari sudut pandang 

agama ini, sudah barang tentu kiai adalah orang-orang yang memiliki pengetahuan labih dan 

berkewajiban untuk menyebarkannya. Dalam al-Qur’an disebutkan: ”hendaknya ada diantara kamu ada 

yang harus memperdalam agama dan yang akan meyebarkannya.” Jadi, tolok ukurnya adalah 

pengetahuan, di samping ukuran lainnya. Namun, yang lebih penting adalah bagaimana dalam 

masyarakat kita adalah pengakuan masyarakat itu sendiri, bahwa seseorang itu adalah kiai. 

 Ziemek meyebutkan bahwa ada beberap faktor yang menyebabkan seseorang manjadi kiai, yaitu: 

Pertama, berasal dari keturunan atau keluarga kiai di lingkungannya agar dapat menggunakan kesetiaan 

kerabat dan masyarakatnya. Kedua, sosialisasi dan proses pendidikannya dalam suatu pesantren 

terpandang, yang dilengkapi dengan pengalaman dan latar belakang kepemimpinan yang telah 

ditanamkan. Ketiga, adanya ksiapan pribadi yang tinggi untuk bertugas, yakni kemauan untuk 

mengabdikan kehidupan pribadinya demi tugas di pesantren. Keempat, sebagai pemimpin agama dan 

masyarakat, ia harus memiliki kharisma, sehingga mampu meyakinkan masyarakat untuk bekerja secara 

suka rela guna membangun dan membiayai pesantren. Kelima, mampu mengumpulkan dana dan bantuan 

tanah wakaf dari masyarakat.3 

 Dengan demikian, peran yang biasanya dituntuk dari para kiai adalah lomba dalam membuat 

kebijakan (musabaqah bi al-khirat) yang titik tolaknya adalah upaya, mewujudkan kesejhteraan 

masyarakat. 

Kiai dan Pesantren sebagai Pusat Peradaban 

 Sudah menjadi budaya dalam Dunia Islam, apabila seorang Ulama yang memiliki pengetahuan, 

untuk membuat sebuah lembaga kegamaan di bawah asuhan Ulama itu. Lembaga keagamaan itulah yang 

kemudian menjadi pusat peradaban umat Islam untuk membumikan pengetahuan ke-Islamannya yaitu 

pesantren. Lembaga tersebut di Indonesia secara kultur disebut dengan pesantren. Pesantren adalah 

wadah dimana para murid (santri) mendalami Ilmu agama, bukan hanya mendalami bahkan sekaligus 

mempraktekan pengetahuan yang di dapat. 

 Memang tidak semua kiai memiliki pesantren, namun yang jelas dalam pembahasan ini adalah 

bahwa kiai yang memiliki pesantren mempunyai pengaruh yang lebih besar daripada kiai yang tidak 

memilikinya. Pengaruh ini yang menjadikan peradaban Islam berkembang pesat di Indonesia, khususnya 

di Jawa. Pada dasarnya, kiai dan pesantren memiliki pola hierarki bahwa kenyataannya keulamaan 

 
3 Manfred Ziemek, Pesantren dalam Perubahan Sosial, (Jakarta: P3M, 1986) hal 173 

http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i6
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/


Vol. 10 No. 06 
2025 

 
 
 
  

706  

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi Sinta 5 No.36/E/KPT/2022, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i6 , https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/ 
 

Vol. 10 No. 06    

2025            

diwariskan secara turun temurun (genealogis). Pada akhirnya, kharisma kiai tergantung kepada 

kharisma ayah dan para pendahulunya yang lain, dan selain itu, biasanya di pengaruhi juga oleh kharisma 

gurunya. Namun demikian, pengakuan masyarakat memiliki peran yang lebih menentukan berkaitan 

dengan keulamaan seseorang, daripada sekedar faktor genealogis. Seorang santri yang telah mumpuni 

dan menginginkan untuk mendirikan pesantren namun tidak berasal dari keluarga kiai, misalnya, akan 

sulit untuk memperoleh pengakuan dari masyarakat. Namun bukan berarti bahwa seorang yang bukan 

berasal dari keluarga kiai tidak bisa menjadi seorang kiai yang memiliki pesantren. 

 Pada akhirnya, satu-satunya jalan bagi “orang awam” yang berilmu untuk dapat diakui sebagai 

kiai adalah dengan menjadi murid kesayangan seorang kiai, kemudian menjadi menantunya dan akhirnya 

menjadi penggantinya. Ini bukanlah kejadian yang sangat langka, karena tidak semua kiai mempunyai 

anak laki-laki yang berminat atau mampu melanjutkan tradisi keluarganya dalam pendidikan agama. 

Seorang kiai yang tak mempunyai anak lakilaki, yang akan di jadikan penerusnya akan lebih memilih 

putra kiai lain untuk menjadi menantunya, tetapi kalau tidak ada akan mengambil seorang santri yang 

cerdas dari kalangan awam yang dapat di harapkan menjadi penerusnya. Ideologi inilah yang tampaknya 

menjadikan keluarga pesantren sebagai sebuah kasta tersendiri. 

 Hampir tidak ada kiai besar dari generasi sekarang yang memiliki pengetahuan agama yang dapat 

menyamainya atau bahkan sekedar mempunyai minat kepada ilmu-ilmu agama sebagai disiplin ilmunya. 

Banyak juga kiai yang mengirim anaknya kesekolah-sekolah umum, bukan pesantren. Sehingga tidak 

heran, banyak pula anak kiai yang menjadi dokter, ahli hukum maupun usahawan daripada menjadi 

seorang Ulama. Lalu, apa jadinya jika putra maupun putri kiai lebih menyukai dunia umum daripada 

dunia pesantren? Kiai dan Pesantren; antara Kultur dan Modernisme. 

 Telah di singgung di atas, bahwa kiai merupakan figur pemimpin yang sangat dipercaya oleh 

masyarakat begitu juga pesantren, yang merupakan basis untuk mencetak ilmu pengetahuan agama. Kiai 

dan pesantrennya dijadikan simbol peradaban Islam di dataran Jawa khususnya. Hal ini tentunya yang 

menjadikan kiai mempunyai tanggung jawab moral yang besar untuk memberi jawaban atas kegelisahan 

masyarakat. 

 Awal menyentuhnya Islam di pulau Jawa sangat erat kaitannya dengan tradisi dan budaya 

(culture). Kultur yang dikembangkan ini menjadi metode para Wali yang tergabung dalam Walisongo, 

kemudian diteruskan oleh para kiai yang banyak di kenal dengan Ulama salaf (klasik), yakni Ulama yang 

memegang teguh ajaran Rasul dan tradisi (‘Urf) sebagai jembatan untuk perkembangan Islam. Seperti 

yang selalu menjadi jargon kiai salaf ini adalah “Mengambil tradisi lama yang baik dan mengambil tradisi 

baru yang lebih baik”, dengan metode ini para kiai dapat langsung diterima oleh masyarakat. Pendidikan 

kiai yang demikian memberikan makna bahwa Islam bukanlah agama yang mempersulit umatnya, 

berbeda dengan Muslim yang lebih mengembangkan istilah “Bid’ah”. 

 Pesantren merupakan garda depan pendidikan Islam. Pesantren adalah bagian penting kehidupan 

kiai, karena ia merupa-kan tempat untuk mengembangkan ajaran dan pengaruhnya melalui pendidikan 

secara tradisional. Dalam pendidikan pesantren itu kiai mempunyai metode (teknik) dalam mengajar, 

tetapi yang paling umum adalah bandongan dan sorogan. Bandongan adalah jenis pengajaran yang di 

lakukan oleh kiai maupun santri seniornya. Ini seperti kuliah yang di hadiri oleh sejumlah besar santri. 

Sistem ini hanya memberikan pengajaran rutin harian kepada para santri, dimana kiai dan santri senior 

http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i6
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/


Vol. 10 No. 06 
2025 

 
 
 
  

707  

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi Sinta 5 No.36/E/KPT/2022, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i6 , https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/ 
 

Vol. 10 No. 06    

2025            

membacakan karya-karya Ulama terdahulu dengan menerjemahkannya kedalam bahasa lokal dan 

memberikan penjelasan tentangnya. Kitab yang dikaji pun memiliki ciri khas tersendiri yaitu kertasnya 

berwarna kuning, inilah yang kemudian dikenal dengan sebutan kitab kuning (alkitub ash-shafra’).4 

 Sistem bandongan berbeda dengan sistem sorogan. Dalam bandongan, santri dianggap sudah 

seluruhnya mengetahui tata bahasa Arab dan al Qur’an. Sebaliknya, sorogan diberikan kepada siapa saja 

yang ingin mendapatkan penjelasan yang lebih detil tentang berbagai masalah yang dibahas dalam sebuah 

kitab. Acara sorogan biasanya hanya dihadiri lima hingga sepuluh santri, di mana yang memberikan 

penjelasan sering kali adalah santri senior yang memiliki pengetahuan dan kemampuan dalam 

masalahmasalah tertentu. Sistem ini bertujuan untuk memberikan pelatihan khusus kepada santri dan 

membantu mereka mengembangkan pengetahuan dan keahlian tertentu Pesantren merupakan pusat 

pendidikan tertua di Indonesia, sebelum sistem pendidikan modern diperkenalkan oleh Belanda. Bahkan 

sampai sekarang, pesantren diIndonesia masih memainkan perannya sebagai pusat pembelajaran, meski 

harus bersaing dengan lembaga-lembaga pendidikan sekuler.5 

 Dari sinilah muncul istilah baru, yaitu pesantren tradisional dan pesantren modern. Pesantren 

tradisional (salaf) yaitu pesantren yang masih memprioritaskan aspek pengetahuan agama dengan 

membedah kitab-kitab kuning, dan santri dituntut untuk dapat mengetahui dan memahami isi kitab 

tersebut berdasarkan tata bahasa Arab (Nahwu dan Sharaf) yang baik dan benar.6 Sebaliknya, pesantren 

modern lebih memprioritaskan pendidikan formal dengan menguasai bahasa Arab maupun Inggris 

dengan lancar tanpa mengindahkan Grammar ataupun Nahwu Sharafnya.7 

 Persaingan ini tentu yang menjadikan banyak alasan para kiai untuk mengirimkan anaknya ke 

sekolah umum, agar kelak dapat memberi nuansa baru dalam sistem pendidikan pesantren. Namun, 

bukan berarti pesantren tradisional semakin ditinggalkan. Justru banyak pula kiai tradisional yang 

mencoba menyatukan antara sistem tradisional dengan sistem modern. Sudah seharusnya, kiai sekarang 

dengan pesantrennya membuat gebrakan baru dalam sistem pendidikan pesantrennya, karena bukan 

sudah jauh tertinggal, melainkan harus mengikuti perkembangan yang ada. Apabila hal ini dibiarkan saja, 

tentu pesantren, khususnya tradisional yang masih melekat dengan kulturnya akan semakin ditinggalkan 

oleh masyarakat umum. Namun demikian, umat Islam yang saleh, lebih suka mengirimkan anak-anaknya 

kepesantren yang masih memiliki kultur yang kuat. 

 Paradigma sosial yang terjadi adalah, karena masyarakat sudah banyak yang tertekan dengan 

kondisi ekonomi, sehingga orientasi masyarakat yang muncul kemudian adalah mengirimkan anak 

mereka ke sekolah-sekolah umum, untuk mendapatkan pekerjaan dan dapat menghidupi keluarganya. 

Selain itu, anak-anak sekarang cenderung hidup dalam budaya hedonistik dan apatis. Akibatnya, mereka 

tidak mau mengenal tradisi ke Islaman bahkan pesantren sekalipun. 

 Melihat kondisi yang demikian, tentu peran kiai sangat diperlukan untuk merubah kembali 

wacana pendidikan yang hilang. Mau tidak mau, kiai harus dapat menyatukan antara dunia sekuler 

(modern) dengan dunia kultur. Mungkin inilah salah satu konsep para kiai, banyak mengirim anaknya 

ke dunia perkuliahan, baik didalam maupun luar negeri sekalipun, yakni untuk memberikan nuansa baru 

 
4 Abdurrahman Wahid, Bunga Rampai Pesantren, (Jakarta: Dharma Bhakti, 1978) hlm 67 
5 Dhofier, Tradisi Pesantren: Studi Tentang Pandangan Hidup Kiai, (Jakarta: LP3ES, 1982), hal18 
6 Husni Rahim, Arah Baru Pendidikan Islam di Indonesia, (Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 2001) hal 151 
7 Marwan Saridjo, Sejarah Pondok Peantren di Indonesia, (Jakarta: Dharma Bhakti, 1982) hal 30 

http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i6
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/


Vol. 10 No. 06 
2025 

 
 
 
  

708  

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi Sinta 5 No.36/E/KPT/2022, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i6 , https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/ 
 

Vol. 10 No. 06    

2025            

seperti yang sudah disinggung di atas, dengan tujuan membangkitkan kembali pengetahuan agama secara 

kultur tanpa mengesampingkan aspek modernitas. 

Menjawab pertanyaan yang demikian, tentu akan rumit untuk menjawabnya, karena tidak mudah kiai 

yang berpegang teguh pada kultur pesantrennya untuk menyatukan sistem baru tersebut. Bahkan, ada 

pula pesantren salaf yang benar-benar melarang para santrinya untuk sekolah umum, ini artinya 

fanatisme dan orthodoksi masih menjadi pemicu untuk mempertahan kan kealamian pesantren. Padahal 

diluar, persaingan ideologi semakin kuat. Jual beli ideologi dimana-mana, maka bermunculanlah berbagai 

aliran yang mengatasnamakan Islam dengan dalih dakwah Islam. Jika pesantren yang demikian tidak 

mengimbanginya, maka yang terjadi adalah perubahan kultur yang terjadi di masyarakat, walaupun tidak 

semua masyarakat akan beralih kepada ideologi yang baru. Dalam masyarakat pedesaan, misalnya, masih 

banyak yang berpegang teguh pada kiai, namun dalam masyarakat perkotaan enggan untuk mengikuti 

kultur, karena dianggapnya telah tertinggal. Disaat seperti inilah peran kiai yang sesungguhnya 

dioptimalkan untuk mengembalikan paradigma masyarakat yang tersesat. Kehilangan jatidiri, mungkin 

itu yang pantas untuk menyebut kondisi umat Muslim saat ini. Namun, bukan berarti umat Muslim di 

belenggu dengan cara pendidikan yang lama dan bukan berarti pula pemikiran yang baru sudah 

terkontaminasi. Tidak ada yang salah, apabila semua yang diberikan yaitu adanya pembaharuan dalam 

bidang pendidikan Islam, sebagai wujud kemajuan intelektual Muslim sebagai manifestasi untuk 

kemaslahatan umat (maslahah mursalah). 

 Melihat hal yang demikian itu, bukan semata-mata pesantren memiliki kelemahan yang besar. 

Bisa di lihat misalnya, pesantren memiliki debit pemikiran dengan metode klasikalnya yang takan pernah 

punah, berdasarkan pegangan dan falsafah yang dimilikinya itu pesantren menjadi pusat budaya dan 

khazanah intelektual kaum sarungan (santri). Namun, kesalahannya adalah ada pada pemerintah yang 

tak bisa menerima pesantren sebagai bagian pendidikan Islam yang komprehensif, Pesantren selalu 

menjadi bagian kelas yang non formal dan jauh dari perhatian. Sehingga yang terjadi adalah pesantren 

enggan untuk berjabat tangan dengan dunia umum yang notabene sudah keluar dari koridor dan ajaran 

pesantren salaf. Di sadari atau tidak, bahwa Islam adalah agama tradisional. Artinya Islam tetap 

bersandar pada ajaran yang dilakukan oleh Nabi, shahabat, tabi’in, tabi’it tabi’in dan sampai para Ulama 

sekarang. Jadi kita tak dapat memungkirinya, buktinya kita masih berpegang teguh pada pemikiran 

Imam Madzhab dalam kajian fikihnya yang sudah lama dan jauh dari masa kita sekarang ini. 

 Semua itu adalah bukti konkrit bahwa Islam tak sama dengan Modernis yang mencoba membuat 

pemikiran baru dan meninggalkan pemikiran lama. Sehingga pesantren salaf mengacu pada kaidah Ushul 

fikih yang menyebutkan “al Mukhafadzotu bil qodimi sholih wal akhdzu bil jadidi al ashlah” artinya 

menggali tradisi lama yang masih baik dan mengambil tradisi baru yang lebih baik. Tinggal kita 

menunggu aplikasi dari kaidah tersebut. Banyak wacana dimunculkan, agar pesantren dapat bersaing 

dengan pendidikan modern, dan kiai diharapkan dapat mengembalikan posisi umat pada tempat yang 

baik, yang sesuai dengan asas keislaman. Menurut Prof. Hasan Hanafi, pendidikan Islam seharusnya tidak 

lagi berkecimpung dalam dunia spiritualitas saja, melainkan menguasai perkembangan keilmuan abad 

kontemporer, yaitu menguasai IPTEK (Ilmu pengetahuan dan tekhnologi).8 Jika sudah demikian, 

 
8 Lihat B Suprapto Brotosiswoyo, Pendidikan, Ilmu Pengetahuan Dan Teknologi Serta Globalisasi, Menggagas Pearadigma 
Baru Pendidikan: Demokratisasi, Otonomi, Civil Society, Globalisasi, Sindhunata, (Yogyakarta: Kansius, 2000) hal 91 

http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i6
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/


Vol. 10 No. 06 
2025 

 
 
 
  

709  

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi Sinta 5 No.36/E/KPT/2022, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i6 , https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/ 
 

Vol. 10 No. 06    

2025            

pesantren memiliki kekuatan, baik dari pengetahuan agamanya maupun IPTEK yang baru. Dengan 

demikian, pesantren dapat mengikuti perkembangan yang ada, dan kiai dapat mengontrol pembaharuan 

keilmuan kontemporer, lalu di aplikasikan dan dimanifestasikan dalam pendidikan pesantren. 

Sedangkan santri tidak buta dan kaget akan hadirnya ideologiideologi baru yang mencoba memecah 

Islam secara kultural, inilah yang disebut dengan rekonstruksi khazanah intelektual pesantren, dalam 

menghadapi hegemoni ideologi. Bukan berarti merubah epistemologi pendidikan pesantren tradisional, 

namun memberikan warna baru agar dapat di pertahankan. 

 Peran pesantren sebagai pusat pendidikan Islam sangat penting, apabila pesantren mengalami 

kemunduran, ini artinya Islam mengalami kemunduran dan wajar apabila masyarakat Islam saat sekarang 

akan kembali ke zaman jahiliyah. Oleh sebab itu, harus di cari akar masalah kemunduran pendidikan 

Islam tersebut. Jika metode pendidikannya yang tak lagi dapat di terima karena perkembangan zaman, 

maka harus ada rekonstruksi yang baru tanpa menghilangkan metode lama. Disinilah realitas kiai dan 

pesantren, sebagai peletak dasar peradaban Islam, masa depan Islam hanya ada dalam genggaman kiai 

dengan pesantrennya. Kata kuncinya adalah metodologi pendidikan Islam yang ideal, sehingga mampu 

mengembangkan pendidikan Islam dan mengembangkan pendidikan modern untuk kemaslahatan. 

 Dengan adanya rekonstruksi dalam metode pendidikan seperti ini, pesantren sebagai pusat 

pendidikan Islam, mampu bersaing dengan modernisme pemikiran yang digemborkan barat. Jika 

pesantren memiliki metode pendidikan yang ideal atau dengan kata lain adanya rekonstruksi khazanah 

pendidikan Islam, sebagai implementasi kemajuan Islam di era modern. Realitas kiai dan pesantren pun 

kembali memiliki peran sebagai pemimpin umat. 

Kiai Dan Pemberdayaan Masyarakat 

 Sebagaimana telah dijelskan sewbelumnya, bahwa kedudukan para kiai adalah sebagai 

kepercayaan dan ahli waris Nabi. Sedangkan tugas pokok mereka adalah menciptakan kesejahteraan 

umum. ”Wama arsalnaka illa rahmatan lil’alamin” (aku tidak mengutusmu kecuali menciptakan rahmat bagi 

seluruh alam).9 Menurut Abu Zahra, penafsiran ”rahmatn lil’alamin” di atas mengandung tiga tugas pokok, 

yaitu: 

1. Hendaknya setiap individu menjadi sumber kebaikan kesejahteraan bagi yang lain. (an yakum kullu 

fard mashdar khair lijama’atih). 

2. Menegakan keadilan di alam raya ini ( iqamah al-Adalah) 

3. Merealisasikan kemaslahatan (tahqiq al-Maslahah)10 

Sedangkan yang dimaksud dengan konsep kemaslahatan adalah ”al Maslahah al-Haqiqiyah” yang meliputi 

dan melindungi lima hal pokok (umur khamsah) yaitu: 

a. Melindungi agama (al muhafadhoh ’ala al-din) 

b. Melindungi jiwa (al muhafadhoh ala al nafs) 

c. Melindungi harta (al muhafadhoh ala al mal) 

d. Melindungi rasio (al muhafadhoh ala al aql) 

e. Melindungi keturunan (al muhafadhoh ala al nasi) 

 
9 QS al- Anbiya’ 107 
10 Muhammad Abu Zahra, Ushul al Fiqih, (Beriut: Dar al fikr, 1985) hal 364-366 

http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i6
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/


Vol. 10 No. 06 
2025 

 
 
 
  

710  

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi Sinta 5 No.36/E/KPT/2022, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i6 , https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/ 
 

Vol. 10 No. 06    

2025            

 Dari uraian tersebut di atas bisa dipahami bahwa tugas pokok para kiai adalah penguatan 

(empowerment) Covil Society dengan mendorong mereka agar memahmi dirinya, karena pemahaman 

tersebut akan menghantarkan mereka untuk membangun dan menunjukkan jati dirinya dan dunia ini, 

sesuai dengan konsep yang dikehendaki oleh penciptanya dan yang pasti sesui dengan kemaslahatan 

masyarakat manusia. 

 Menurut Sahal Mahfudz, kiai sebagai pemimpin umat sudah barang tentu memiliki pijakan 

kegamaan dalam melakukan tindakannya. Terutama jika itu dianggap baru oleh masyarakat. 

Selanjutnya. Ia mengklasifikasikan upaya pemberdayaan masyarakat sebagai ibadah. Ibadah ini ada dua 

macam: Pertama, ibadah yang manfaatnya kembali kepada pribadinya sendiri (ibadah qashiriyah). kedua, 

iabadah yang bersifat sosial yaitu ibadah yaitu ibadah yang manfaatnya menitik beratkan kepada 

kepentingan umum (ibadah muta’addiyah). Lebih lanjut ia menyatakan bahwa berdasarkan kaidah 

hukum fikih, ”ibadah yang bermanfaat hanya kepada diri sendiri”. Akan tetapi dalam hal ini, bukan 

berarti lebh baik menjalankan ibadah yang muta’addiyah saja dan ibadah qashirah ditinggalkan. Dan 

apabila terjadi situasi yang delematis (ta’aruhd) antara keduanya, maka diutamakan adalah yang 

muta’addiyah sepanjang yang qashirah bukan termasuk kewajiban individu (fardu ’sin).11 

 Civil society secara instutisional bisa diartikan sebagai pengelompokan dari anggota masyarakat 

sebagai warga negara mandiri yang dapat dengan bebas dan egaliter bertindak aktif dalam wacana dan 

praksisi mengenai segala hal yang berkaitan dengan masalah kemasyarakatan pada umumnya.12 

 Dari batasan singkat di atas, maka ciri pokok civil society adalah adanya kemandirian masyarakat 

dalam menghadapi negara dan tersedianya ruang publik yang bebas (a free public sphere) bagi mereka. 

Namun suatu hal yang harus dikemukakan bahwa wacana civil society tidak harus memposisikan negara 

sebagai lawan. Sebagaimana kasus pada negara-negara totalier. Sebab, inti wacana ini adalah demi 

kemandirian masyarakat . lebih lanjut, ia lebih diarahkan kepada pencitraan secara gradual dan evolituf 

suatu masyarakat politik yang semakin dewasa, yang mampu menjadi oenyeimbang dan kontrol bagi 

kecendrungan eksesif negara. 

 Tampaknya wacana civil society memang sebagai risistensi dari model ekonomi negara (state 

otonom) yang sangat kuat berhadapan dengan masyarakat. Jika posisi negara tetap terlalu kuat pada hal 

negara tidak akan pernah bisa melepaskan diri dari masyarakat, maka fenomena ini membutuhkan 

penyeimbang, yaitu civil society. Karena perlu disadari bahwa dalam jangka panjang jika masyarakat 

dibiasakan untuk tidak berpikiran alternatif, budaya ketergantungan masyarakat pada suatu saat 

membutuhkan bantuan ide-ide dari masyarakat tentu tidak akan mendapatkan apa-apa. 

 Jadi dengan kata lain dapat dikemukakan bahwa pemberdayaan masyarakat pada hakikatnya 

merupakan upaya menumbuhkan suatu kultur ”oposisi yang loyal” (loyal opposition) yang memiliki 

pemikiran alternatif. Ibarat tinju. Society berperan sebagai spering partner bagi state. Sebagai spering 

partner, society yang berdiri ditengah ring kendati memukul perintah, namun dalam krangka bukan 

sebagai musuh, melainkan tetap sebagai kawan. Sebagai kawan tentu pukulannya bukan dimaksud 

 
11 Sahal Mahfudz, Pengembangan Masyarakat oleh Pesantren, antara Fungsi dan Tantangan, dalam Dinamika Pesantren, 
Manfred Oepen dan Wolgan Karcher, (Jakarta: P3M, 1988), hal10 
12 Muhammad AS Hikam, Demokrasi dan Civil Society, (Jakarta: LP3ES, 1996), hal 84 

http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i6
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/


Vol. 10 No. 06 
2025 

 
 
 
  

711  

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi Sinta 5 No.36/E/KPT/2022, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i6 , https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/ 
 

Vol. 10 No. 06    

2025            

untuk ”mematikan” melainakan untuk menungkatkan muru prestasi keduanya. Tetapi kalau petinju 

(dalam hal ini state) sudah curuga kepada sparing partnernya (dalam hal ini society) tentunya akan 

menjadi berantakan, karena keduanya menjadi tak sekutu lagi. Jadi, permusuhan dan saling memukul 

untuk menjatuhkan yang akhirnya terwujud. 

 Dengan analisis state and civil society, dapat dismpulkan bahwa civil society masih semangat lemah, 

kalau tidak dapat dikatakan belum tercipta sama sekali. State dalam masa orde baru muncul sebagai 

kekuatan utama yang dominan dalam persoalan sosial, ekonomi, dan politik, state melakukan panetrasi 

yang dalam terhadap semua sektor kehidupan masyarakat dengan metode hubungan patrint-client, 

intitusionalisasi sosial politik, korporatisme negara, dan hegemoni ideologi.13 Sejalan dengan penguatan 

ekonomi masyarakat, para kiai ormas, pers, kelompok-kelompok kepentingan yang mandiri dari partai-

partai politik besar peranannya, disamping adanya political will dari negara. Sementara itu, organisasi 

keagamaan dan sosial, termasuk kalangan lembaga swadaya masyarakat (LSM), dapat juga 

mengantubgkan bagi pemberdayaan politik arus bawah, meskipun mungkin tidak secara langsung 

organisasi-organisasi tersebit, sehingga saat ini, secara relatif mandiri dari negara, dan memeinkan 

peranan yang paling dalam mengartikulasikan, membela dan memperluas reformasi sosial melaui 

program –program mereka dalam masyarakat yang berhubungan dengan pendidikan, pelayanan sosial, 

penanganan kesehatan, koperasi, pelayanan keagamaan dan sebagainya. 

 Masyarakat Indonesia pada umumnya beragama Islam memang membutuhkan kepemimpinan 

rohaniyah, dua hal ini bisa dipenuhi oleh para kiai dan pesantren sebagai pusat pendidikan dan 

aktivitas spritual dan kegiatan-kegiatan keagamaan seperti sembahyang jama’ah di mesjid, slametan, 

syukuran, melakukan upacara do’a, kuliah agama yang berisi nasehat atau tausiyah pada acara khitanan, 

kematian dan pernikahan, merupakan hal yang mengisi dan memberi makna hidup pada masyarakat 

yang seringkali masih amat pastoral. Mereka membutuhkan guru dan pemimpin yang bisa dimintai 

pertimbangan, meminta keputusan tentang hal-hal yang mereka perselisihkan, sumber kepemimpinan 

informal, juga menyediakan ruang bagi kegiatan –kegiatan sudah barang tentu mengandung berbagai 

kemungkinan untuk menjalankan peranan yang lebih luas.14 

 Deskripsi singkat di atas adalah indikator bahwa para kiai telah berupaya memberdayakan 

masyarakat lewat sektor pendidikan bahkan mereka membuka kesempatan belajar bagi kalangan luas 

rakyat, dikala pendidikan mengabdi kepada komunitas elit. Dan hal ini tetap dilaksanakan oleh mereka 

sampai satt sekarang. Alhasil kiai dengan pesantren telah memberikan sumbangan yang sangat 

berharga bagi dunia pendidikan maupun bagi kebngkitan civil society. Lebih dari itu, para kiai selalu 

berusaha memberi inpirasi, motivasi dan stimulus agar seluruh potensi masyarakat diaktifkan dan 

dikembangkan secara maksiamal dengan kegiatan pembinaan pribadi, kerja produktif, karya ilmiah, 

penemuan dan penciptaan yang diarahkan bagi kesejahteraan bersama. Maka dengan demikian 

kehadiran mereka benar-benar merupakan rahmat bagi rakyat banyak, yang meliputi seluruh cakrawala 

dan dimensi kehidupan secara total, integral dalam globalitas dan upaya yang disajikannya bersifat 

sukarela. 

 
13 Abdul Aziz Thaba, Islam dan Negara, dalam Politik Orde baru, (Jakarta: Gema Insani Press, 1996) hal 51 
14 M Dawam Raharjo, Dunia Pesantren Dalam Peta Pembaharuan, Dalam Pesantren dan Pembaharuan, (Jakarta: LP3ES, 1988) 
hal 91 

http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i6
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/


Vol. 10 No. 06 
2025 

 
 
 
  

712  

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi Sinta 5 No.36/E/KPT/2022, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i6 , https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/ 
 

Vol. 10 No. 06    

2025            

KESIMPULAN  

Peran kiai di samping membina pesantren terdapat fenomena kiai yang langsung terjun kemasyarakat 

dalam melakukan perubahan sosial (social transformation) dan penyebaran tradisi-tradisi kegamaan di 

masyarakat. Kiai dalam masyarakat juga merupakan pelindung karena masyarakat menganggap kiai 

adalah orang yang paling disegani sehingga ketika mempunyai persoalan baik persoalan keagamaan dan 

bidang-bidang yang lain kiai menjadi plopor untuk menyelesaikannya. 

 Sedangkan tugas pokok yang biasanya mereka emban adalah menciptakan kesejahteraan 

umum.”wama arsalnaka illa rahmatan lil’alamin” (aku tidak mengutusmu kecuali menciptakan rahmat 

bagi seluruh alam). Oleh karena itu, kiai sebagai agent of social chenge guna memperjelas posisi kiai tidak 

hanya mempunyai tanggung jawab mencerdaskan santri-santrinya akan tetapi memberikan pendidikan 

pada masyarakat. Maka dairi itu kiai menjadi pelindung, pendidik, motivator, pengayom dalam 

masyarakat. 

PERNYATAAN KONTRIBUSI PENULIS  

Penulis berkontribusi secara penuh dalam penyusunan artikel ini. Penulis bertanggung jawab atas 

perumusan gagasan utama mengenai peran kiai sebagai agen perubahan sosial (agent of social change) 

dalam masyarakat, mulai dari pengumpulan dan pengkajian literatur, analisis konsep peran kiai dalam 

transformasi sosial dan penyebaran tradisi keagamaan, hingga penulisan dan penyuntingan naskah secara 

keseluruhan. Seluruh isi artikel, termasuk interpretasi data dan kesimpulan yang dihasilkan, merupakan 

tanggung jawab penulis. 

 
  

http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i6
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/


Vol. 10 No. 06 
2025 

 
 
 
  

713  

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi Sinta 5 No.36/E/KPT/2022, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i6 , https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/ 
 

Vol. 10 No. 06    

2025            

Daftar Pustaka  
 
 

A’la, Abd, 2006, Pembaharuan Pesantren, Pustaka Pesantren, Yogyakarta.  

Aziz, Abdul Thaba, 1996, Islam dan Negara, dalam Politik Orde Baru, Gema Insani Press Jakarta.  

Arifin Zainal, Thoha, 2003, Runtuhnya Singgasana Kiai NU Pesantren dan Kekuasaan: Pencarian Tak 

Kunjung Usai, Kutub, Yogyakarta. 

Abu, Muhammad Zahra, 1985, Ushul al Fiqih, Dar al fikr. Beriut Azra, Azyumardi, Islam Di tengah Arus 

Transisi Menuju Demokrasi. 

Anam, Choirul, 1999, Pertumbuhan dan Perkembangan NU, Bisma Satu, Surabaya. 

Daulay, Haidar Putra, 2004, Pendidikan Islam: Dalam Sistem Pendidikan Islam Di Indonesia, Kencana, 

Jakarta. 

Dawam, M. Raharjo, 1988, Dunia Pesantren Dalam Peta Pembaharuan, Dalam Pesantren dan 

Pembaharuan, LP3ES, Jakarta: LP3ES. 

Din Muhammad, Fakhr al bin Umar bin al-Shusyani al-Razi, 1984, ‘Aja’ib al-Qur’an cet.I juz XXII, Dar al-

Kutub al-- Ilmiyah, Beriut. 

Iskandar A. Muhaimin, 2007, Gus Dur, Islam dan Kebangkitan Indonesia, KLIK. R Yogyakarta. 

IAIN Syarif Hidayatullah, 1992, Ensiklopedi Islam Indonesia, Penerbit Djambatan, Jakarta. 

Fahmi, M, 2005, Islam Transendental Menelusuri Jejak-Jejak Pemikiran Islam Kuntowijoyo, Pilar Media, 

Yogyakarta. 

Feillard, Andree, 1999, NU Vis a Vis Negara, LKiS, Yogyakarta. 

Fu’ad, Mohammad Abd al-Baqi, al-Mu’jam al-Mufahras li Alfadz al-Qur’an al-Karim. Maktanah Dahlan, 

Indonesia. 

Hasbullah, 1999, Sejarah Pendidikan Islam di Indonesia lintas Sejarah Pertummbuhan dan 

Perkembangan, LSIK, Jakarta. 

Horikoshi, Hirokho, 1987, Kiai dan Perubahan Sosial, P3M, Jakarta 

Hasan, Nizam al-Din, 1996, Tafsir Ghara’ib al-Quran Waraghaib al-Furqon, Juz V, Dar al-Kutub Al-

ilmiyah, Beriut. 

Pendidikan dan Kebudayan, Balai Pustaka Jakarta. Kuntowijoyo, 1991, Paradigma Islam Interpretasi 

Untuk Aksi, Mizan, Bandung 

 

 

 

http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i6
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/

