Epistemologi Pesantren sebagai Tradisi Pengetahuan Praksis: Otoritas,
Habitus, dan Produksi Ilmu

Helmi', Moh. Affan?, Abd. Somad3, Ahmad Basuni*, Ahmad Sahidah?

1234Mahasiswa Pascasarjana Universitas Nurul Jadid, Probolinggo
*Dosen Pascasarjana Universitas Nurul Jadid, Probolinggo

'nawalihelmi@gmail.com, *affanqr@gmail com, *abdul somad.insiaindramayu@gmail. com, *basyuniahmadinsia@gmail.com,

>ahmadsahidah@gmail. com

Accepted: Revised: Approved:
10-11-2025 20-12-2025 15-1-2026

Abstract : This article examines the epistemology of Islamic boarding schools as a system of production, legitimacy, and transmission of

Islamic knowledge that has intellectual autonomy and is fundamentally different from the epistemology of modern education. This
study uses a philosophical-epistemological approach to analyze the epistemic structure of pesantren formed through the complex
interaction between the yellow book as an epistemic medium, the authority of kiai as an epistemic subject, and the tradition of
scientific sanad as a mechanism of knowledge validation. The findings of the study show that the epistemology of pesantren
integrates three pillars of Islamic knowledge—Bayani (textual-normative), Burhani (rational-empirical), and 'Irfani (intuitive-
spiritual)—that work simultaneously without dichotomy. Revelation, reason, tradition, and sanad form an integrative and holistic
epistemological structure, where revelation becomes the normative foundation, reason as an instrument of analysis, tradition
maintains intellectual continuity, and sanad ensures the authority and validity of knowledge. This article also analyzes the habitus
of pesantren such as ta'dzim, tirakat, khidmah, and adab as epistemological mechanisms that form the subject of knowledge, not just
moral ethics. Pesantren is understood ds a praxis epistemology that rejects the dichotomous separation between knowing, being, and
doing. Philosophically, pesantren epistemology offers a fundamental critique of Western-modern epistemology that is positivistic,
ahistorical, and individualistic. This research emphasizes the relevance of pesantren epistemology for the development of
contemporary Islamic philosophy and its contribution to the decolonization discourse of knowledge based on a lively and productive

Indonesian local intellectual tradition.

Keywords: Epistemology of Islamic Boarding Schools; Tradition of Knowledge; Epistemology of Praxis; Philosophy of Islamic Sciences

Abstrak : Artikel ini mengkaji epistemologi pesantren sebagai sistem produksi, legitimasi, dan transmisi pengetahuan Islam yang memiliki

otonomi intelektual dan berbeda secara fundamental dari epistemologi pendidikan modern. Penelitian ini menggunakan
pendekatan filosofis-epistemologis untuk menganalisis struktur epistemik pesantren yang terbentuk melalui interaksi kompleks
antara kitab kuning sebagai medium epistemik, otoritas kiai sebagai subjek epistemik, dan tradisi sanad keilmuan sebagai
mekanisme validasi pengetahuan. Temuan penelitian menunjukkan bahwa epistemologi pesantren mengintegrasikan tiga pilar
pengetahuan Islam—Bayani (tekstual-normatif), Burhani (rasional-empiris), dan 'Irfani (intuitif-spiritual)—yang bekerja
secara simultan tanpa dikotomi. Wahyu, akdl, tradisi, dan sanad membentuk struktur epistemologis yang integratif dan holistik,
di mana wahyu menjadi fondasi normatif, akal sebagai instrumen analisis, tradisi menjaga kesinambungan intelektual, dan sanad
memastikan otoritas serta validitas ilmu. Artikel ini juga menganalisis habitus kepesantrenan seperti ta'dzim, tirakat, khidmah,
dan adab sebagai mekanisme epistemologis yang membentuk subjek pengetahuan, bukan sekadar etika moral. Pesantren dipahami
sebagai epistemologi praksis yang menolak pemisahan dikotomis antara knowing (mengetahui), being (menjadi), dan doing
(bertindak). Secara filosofis, epistemologi pesantren menawarkan kritik fundamental terhadap epistemologi Barat-modern yang
positivistik, ahistoris, dan individualistik. Penelitian ini menegaskan relevansi epistemologi pesantren bagi pengembangan filsafat
ilmu Islam kontemporer dan kontribusinya dalam wacana dekolonisasi pengetahuan berbasis tradisi intelektual lokal Indonesia

yang hidup dan produktif.

Kata kunci: Epistemologi Pesantren; Tradisi Pengetahuan; Epistemologi Praksis; Filsafat Ilmu Islam

PENDAHULUAN

Epistemologi pesantren sebagai tradisi keilmuan Islam di Indonesia menghadapi sejumlah

tantangan epistemik yang mendesak untuk dikaji secara mendalam. Problema ini berakar dari tiga
dimensi fundamental yang saling berkaitan dan membentuk kompleksitas tersendiri dalam diskursus
pendidikan Islam kontemporer. Pertama, dominasi epistemologi Barat-modern dalam sistem
pendidikan telah menciptakan hegemoni paradigmatik yang menempatkan rasionalisme, empirisme,
dan sekularisme sebagai satu-satunya kerangka kebenaran ilmiah. Dominasi epistemologi Barat-
modern dalam sistem pendidikan kontemporer telah menciptakan hegemoni paradigmatik yang

menempatkan rasionalisme, empirisme, dan sekularisme sebagai satu-satunya kerangka kebenaran


http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/
mailto:nawalihelmi@gmail.com
mailto:affanqr@gmail.com
mailto:basyuniahmadinsia@gmail.com
mailto:ahmadsahidah@gmail.com

ilmiah yang absah(Makki, 2019). Fenomena ini tidak dapat dilepaskan dari sejarah panjang

kolonialisme yang menempatkan Barat sebagai pusat peradaban dan pengetahuan, sementara tradisi
keilmuan non-Barat, termasuk Islam, didorong ke pinggiran atau bahkan dianggap inferior. Sistem
pendidikan global yang berkembang saat ini merupakan reproduksi dari paradigma Barat yang
bersifat eurosentrisme, di mana pengetahuan dipahami semata-mata sebagai produk akal dan
pengalaman inderawi manusia, terpisah dari dimensi spiritual dan nilai-nilai transendental.(Hafizh
etal, 2023)

Orientasi kurikulum pendidikan modern yang terlalu teknokratis dan sekular telah
menciptakan ketimpangan fundamental antara kecerdasan intelektual dan kekosongan moral-
spiritual. Proses pendidikan lebih menekankan aspek kognitif dan keterampilan teknis, sementara
dimensi spiritual, etis, dan humanistik terpinggirkan(Mahmud, 2023) bahkan diabaikan. Dalam
paradigma Barat, ilmu bersifat bebas nilai yang memisahkan pengetahuan dari aspek moral dan
spiritual, sehingga menghasilkan manusia yang cerdas secara intelektual namun mengalami krisis
makna dan identitas(Jamil & Fadhilah, 2025). Pendidikan yang seharusnya membentuk manusia
seutuhnya telah tereduksi menjadi instrumen pragmatis untuk memenuhi kebutuhan pasar dan
ekonomi kapitalis, dengan mengabaikan pembentukan karakter dan spiritualitas peserta
didik(Rangkuti, 2025).

Dominasi ini bekerja secara sistematis melalui standarisasi kurikulum global yang
menggantikan nilai-nilai lokal dan religius dengan standar rasionalistik universal. Akibatnya,
generasi muda Muslim mengalami disorientasi nilai dan kehilangan kepercayaan epistemik pada
tradisi intelektual Islam mereka sendiri. Paradigma epistemologi Barat yang berpusat pada
antroposentrisme dan materialisme ini menjadikan manusia sebagai pengukur segala sesuatu, dengan
mengabaikan dimensi teosentris yang menempatkan Tuhan sebagai sumber utama
pengetahuan(Budiyanto, Hartono, 2022). Situasi ini mendesak dilakukannya rekonstruksi
epistemologis yang memulihkan keseimbangan antara akal, wahyu, dan pengalaman sebagai sumber
pengetahuan yang saling melengkapi dalam sistem pendidikan Islam kontemporer.

Kedua, reduksi pesantren sebagai lembaga tradisional telah menyempitkan pemahaman
terhadap kompleksitas sistem pendidikan Islam tertua di Indonesia ini. Pesantren kerap dipandang
sekadar institusi pendidikan agama konvensional dengan metode pembelajaran klasik(Rojab et al.,
2024) seperti sorogan dan wetonan, tanpa menyadari bahwa di balik kesederhanaan strukturalnya
terdapat sistem epistemologis yang kokoh. Stereotip yang melekat pada pesantren sebagai lembaga
yang kolot, tertutup, dan ketinggalan zaman telah mengaburkan hakikat pesantren sebagai pusat
peradaban, benteng moral, dan ruang transformasi sosial yang dinamis. Pandangan reduktif ini lahir
dari miskonsepsi terhadap esensi pendidikan pesantren yang justru mengutamakan humanisme
spiritual dan pembentukan karakter bangsa.

Stereotip tradisional yang sering diarahkan kepada pesantren mencakup anggapan bahwa
sistemnya tidak relevan dengan zaman modern. Padahal, pandangan reduktif ini mengabaikan fakta
bahwa pesantren memiliki kerangka pengkajian keagamaan yang unik dengan pendekatan multi-

perspektif atau juga disebut epistemologi integratif(War et al., 2021). Yaitu, penggabungan tiga


http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/

ttp://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3 https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/

epistemologi pengetahuan dalam Islam: Bayani (tekstual-normatif), Burhani (rasional-
empiris/demonstratif), dan ‘Irfani (intuitif-spiritual).

Dengan kerangka epistemologis integratif ini memungkinkan pesantren untuk tidak sekadar
mengajarkan ilmu agama secara doktrinal, melainkan juga mengembangkan nalar kritis, empiris, dan
pengalaman spiritual secara simultan(Kuswandi, 2023). Namun, reduksi pesantren sebagai lembaga
tradisional telah mengabaikan fakta bahwa banyak pesantren kini menjadi pusat inovasi sosial
dengan membuka program kewirausahaan, teknologi, jurnalistik, hingga advokasi sosial, yang
membuktikan bahwa pesantren bersifat dinamis dan adaptif tanpa meninggalkan prinsip
spiritualnya.

Lebih jauh, liputan media yang cenderung menyudutkan pesantren dengan menonjolkan
stereotip sebagai lembaga tertutup telah memperkuat narasi negatif ini. Meskipun sebagian besar
pesantren saat ini telah bertransformasi dengan model pendidikan modern, stereotip tradisional
masih melekat pada institusi pesantren(Kuswandji, 2023). Reduksi ini juga mengabaikan kontribusi
historis pesantren dalam melahirkan pemimpin sosial, pejuang bangsa, dan penggerak kebudayaan,
serta perannya dalam menjaga warisan tradisi Nusantara dengan nilai tauhid. Akibatnya, pesantren
dipandang bukan sebagai sistem pengetahuan yang memiliki fondasi filosofis mandiri dan
kompleksitas metodologis khas, melainkan sekadar pelengkap atau subordinat dari sistem
pendidikan modern yang dianggap lebih superior.

Ketiga, minimnya pembacaan pesantren sebagai tradisi epistemik otonom mengakibatkan
pesantren dipahami bukan sebagai sistem pengetahuan yang memiliki fondasi filosofis mandiri,
melainkan sekadar pelengkap atau subordinat dari sistem pendidikan modern. Fenomena ini
mencerminkan bias epistemologis modernisme Barat yang cenderung membaca pesantren melalui
kerangka konseptual eksternal, bukan dari logika internal budaya pesantren itu sendiri. Akibatnya,
pesantren kehilangan posisinya sebagai ruang epistemik yang memiliki rasionalitas, metodologi, dan
kosmologi tersendiri dalam memproduksi dan mentransmisikan pengetahuan.

Studi kepesantrenan yang berkembang di perguruan tinggi selama ini cenderung berfokus pada
aspek sosiologis, kultural, atau manajerial seperti tokoh pengasuh pesantren, pesantren sebagai
lembaga pendidikan Islam, agen perubahan sosial, dan aspek psikologis santri. Sementara itu,
pembacaan epistemologis yang mendalam terhadap formasi nalar santri, genealogi pengetahuan
pesantren, dan karakteristik metodologis khasnya masih sangat terbatas. Padahal, pesantren
sesungguhnya memiliki tradisi epistemik yang dibangun atas Al-Qur’an, Hadis, dan kitab kuning
sebagai sumber otoritatif pengetahuan, dengan metode transmisi ilmu yang khas seperti sistem sanad
dan ijazah yang menjamin kontinuitas intelektual lintas generasi.

Minimnya rekonstruksi paradigma epistemologi pesantren dalam konteks keilmuan
kontemporer menyebabkan tradisi ini sulit beroperasi secara optimal di tengah tuntutan akademik
modern. Pesantren sering mengalami kekerasan epistemik ketika praktik-praktik tradisionalnya
seperti penghormatan kepada kyai atau metode pembelajaran klasik dilabeli sebagai tidak rasional
atau feodal tanpa memahami rasionalitas internalnya. Kritik terhadap pesantren yang lahir dari

ketidaktahuan epistemik ini justru menunjukkan kegagalan dunia akademik untuk mengenali


http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/

pesantren sebagai institusi kultural dan epistemik pribumi yang memadukan dimensi ilmu, etika, dan

spiritualitas dengan logika tersendiri. Ketiadaan pembacaan epistemologis yang memadai
mengakibatkan pesantren terus-menerus dipaksa beradaptasi dengan standar akademik modern
yang tidak selalu kompatibel dengan keunikan epistemologisnya, sehingga berpotensi menggerus
otonomi intelektualnya sebagai tradisi pengetahuan yang berdiri sendiri.

Oleh sebab itu, problematika epistemologis ini mendesak dilakukannya kajian mendalam
terhadap pesantren sebagai tradisi epistemik yang memiliki kemandirian intelektual, guna
merekonstruksi posisi epistemologi pesantren dalam lanskap pendidikan Islam Indonesia dan
membebaskannya dari inferioritas epistemik yang selama ini menghegemoni.

Artikel ini hendak mengurai tantang epistemologi pesantren yang bekerja sebagai sistem
produksi, legitimasi, dan transmisi pengetahuan Islam yang berbeda dari epistemologi pendidikan
modern dan akademik. Terdapat empat pertanyaan mendasar, yaitu: Pertama, bagaimana struktur
epistemik pesantren dibangun melalui relasi antara kitab kuning, otoritas kiai, dan tradisi sanad
keilmuan? Kedua, dalam kerangka epistemologi, apa posisi akal, wahyu, pengalaman spiritual, dan
praktik sosial dalam proses memperoleh pengetahuan di pesantren? Dan, ketiga, bagaimana habitus
kepesantrenan (ta'dzim, tirakat, khidmah, adab) berfungsi sebagai mekanisme epistemik, bukan

sekadar etika moral?

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan (library
research) yang berorientasi pada kajian epistemologis-filosofis. Pendekatan ini dipilih karena fokus penelitian
tidak terletak pada pengukuran empiris atau analisis statistik, melainkan pada pembacaan mendalam terhadap
pesantren sebagai tradisi epistemik Islam yang memiliki rasionalitas, metodologi, dan sistem legitimasi
pengetahuan yang khas. Kajian ini menempatkan epistemologi Islam sebagai kerangka analisis utama,
khususnya melalui integrasi epistemologi bayani, burhani, dan ‘irfani. Ketiga kerangka tersebut digunakan
untuk membaca relasi antara kitab kuning, otoritas kiai, tradisi sanad, serta habitus kepesantrenan seperti
ta’dzim, tirakat, khidmah, dan adab sebagai mekanisme epistemik dalam produksi dan transmisi pengetahuan
Islam di pesantren.

Sumber data penelitian terdiri atas literatur primer berupa kitab kuning, karya ulama pesantren, serta
tulisan-tulisan intelektual Muslim yang membahas epistemologi Islam dan pendidikan pesantren. Literatur
sekunder meliputi buku, artikel jurnal, dan hasil penelitian terdahulu yang relevan dengan kajian pesantren
dan kritik terhadap epistemologi pendidikan modern. Pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumen
dan pembacaan hermeneutik-kritis terhadap teks, dengan menekankan pemahaman atas logika internal tradisi
keilmuan pesantren. Analisis data dilakukan secara interpretatif dan reflektif dengan menelusuri struktur
epistemik pesantren, posisi akal, wahyu, pengalaman spiritual, dan praktik sosial dalam proses memperoleh
pengetahuan. Analisis ini diarahkan pada rekonstruksi epistemologi pesantren sebagai sistem pengetahuan
yang integratif dan otonom, serta untuk menegaskan posisinya dalam lanskap pendidikan Islam kontemporer
tanpa tunduk pada hegemoni epistemologi Barat-modern. Keabsahan data dijaga melalui konsistensi
argumentatif, koherensi filosofis, dan dialog kritis antara teks klasik pesantren dan literatur akademik modern,

sehingga hasil penelitian dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah sekaligus kontekstual.

84


http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/

HASIL DAN PEMBAHASAN

Kekosongan Filosofis Kajian Epistemologi Pesantren: Sebuah Kritik

Kekosongan kajian epistemologi filosofis pesantren merupakan persoalan serius yang
mencerminkan minimnya upaya sistematis dalam membangun kerangka teoretis tentang hakikat,
sumber, metode, dan validitas pengetahuan dalam tradisi kepesantrenan. Meskipun penelitian
tentang pesantren sangat melimpah di perguruan tinggi, namun belum ada langkah sistematis yang
menyusun hasil-hasil penelitian tersebut menjadi satu bangunan epistemologi kajian pesantren.
Kajian yang berkembang cenderung berfokus pada aspek sosiologis, manajerial, dan kultural
pesantren seperti tokoh pengasuh, fungsi sosial, dan aspek psikologis santri, sementara pembacaan
epistemologis yang mendalam terhadap formasi nalar, genealogi pengetahuan, dan karakteristik
metodologis khasnya masih sangat terbatasKekosongan ini menciptakan inferioritas epistemik
pesantren di hadapan standar akademik modern yang berparadigma Barat. Pesantren sebagai tradisi
epistemik yang memiliki landasan filosofis mandiri, sebut saja seperti integrasi epistemologi Bayani,
Burhani, dan ‘Irfani, tidak terformulasikan secara memadai dalam diskursus akademik kontemporer.
Akibatnya, praktik-praktik tradisional pesantren seperti sistem sanad, ijazah, dan metode sorogan-
bandongan sering dilabeli tidak rasional tanpa pemahaman terhadap rasionalitas internalnya.
Problem dikotomi ilmu antara ilmu keagamaan dan ilmu rasional yang masih mengendap di pesantren
juga menunjukkan belum terbangunnya paradigma epistemologis yang kokoh. Ketiadaan kajian
epistemologi filosofis yang sistematis menyebabkan pesantren kehilangan daya artikulasi teoretis
untuk mempertahankan otonomi intelektualnya sebagai ruang produksi pengetahuan yang berdiri

sendiri dalam lanskap keilmuan global.

Epistemologi: Dari Teori Pengetahuan ke Rezim Pengetahuan

Epistemologi, sebagai cabang filsafat yang mengkaji hakikat, sumber, dan batas-batas
pengetahuan, telah mengalami transformasi paradigmatik yang signifikan dari pendekatan klasik
menuju epistemologi sosial kontemporer. Pergeseran ini menandai perpindahan fundamental dari
pemahaman pengetahuan sebagai entitas individual dan objektif menuju pengakuan bahwa
pengetahuan merupakan konstruksi sosial yang dibentuk oleh relasi kuasa, konteks historis, dan
praktik sosial.

Dalam tradisi filsafat Barat, epistemologi klasik berangkat dari pertanyaan mendasar tentang
sumber, justifikasi, dan kepastian pengetahuan dengan menempatkan subjek individual sebagai
pusat analisis. Sejak Plato hingga Descartes, pengetahuan dipahami sebagai representasi mental yang
benar tentang realitas eksternal, yang dapat diverifikasi melalui rasio atau pengalaman indrawi.
Dalam kerangka ini, kebenaran bersifat universal, ahistoris, dan terlepas dari konteks sosial subjek
yang mengetahui. Epistemologi klasik dengan demikian mengandaikan bahwa kondisi sosial, politik,
dan kultural tidak relevan terhadap status kebenaran suatu pengetahuan.

Dalam perspektif klasik, epistemologi dipahami sebagai teori pengetahuan yang berfokus pada
pertanyaan fundamental tentang bagaimana subjek individu mengetahui sesuatu dan apa yang dapat

diketahui secara objektif. Aristoteles membagi pengetahuan menjadi episteme (pengetahuan


http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/

intelektual), techne (keterampilan teknis), dan phronesis (kebijaksanaan praktis), dengan

menekankan korespondensi antara realitas dan proposisi sebagai kriteria kebenaran. Tradisi ini
dilanjutkan oleh rasionalisme Descartes yang menempatkan akal sebagai fondasi pengetahuan yang
pasti, dan empirisme Locke yang menekankan pengalaman inderawi sebagai sumber pengetahuan.
Immanuel Kant kemudian berupaya mensintesiskan kedua aliran ini melalui kritik rasio, meskipun
tetap terjebak pada pencarian kebenaran yang bersifat final dan mutlak, dengan mengabaikan
fenomena sosial yang bersifat majemuk dan menyejarah.

Ciri utama epistemologi klasik adalah asumsi bahwa pengetahuan bersifat netral, objektif, dan
terpisah dari konteks sosial-historis. Pengetahuan dipandang sebagai cerminan realitas eksternal
yang dapat diakses melalui kemampuan rasional atau empiris individu, tanpa mempertimbangkan
bagaimana faktor-faktor seperti ras, gender, kelas, dan budaya memengaruhi produksi dan
penerimaan pengetahuan. Paradigma ini melahirkan pemisahan antara subjek yang mengetahui dan
objek yang diketahui, serta menciptakan dikotomi tegas antara fakta dan nilai, ilmu dan ideologi.

Selain epistemologi klasik, juga terdapat epistemologi sosial. Epistemologi sosial muncul
sebagai kritik terhadap reduksionisme individualistik ala epistemologi klasik. Aliran ini menegaskan
bahwa pengetahuan selalu diproduksi, didistribusikan, dan dilegitimasi dalam konteks sosial
tertentu. Tokoh-tokoh seperti Karl Mannheim, Thomas Kuhn, dan Alvin Goldman menunjukkan
bahwa faktor-faktor seperti komunitas epistemik, institusi, otoritas, serta relasi kekuasaan turut
menentukan apa yang dianggap sebagai pengetahuan yang sah. Dalam perspektif ini, subjek
epistemik tidak pernah netral, melainkan terbenam dalam jaringan praktik sosial dan historis.

Lahirnya epistemologi sosial ini merupakan kritik radikal terhadap asumsi-asumsi
epistemologi klasik dengan menegaskan bahwa pengetahuan bukanlah produk individu yang
terisolasi, melainkan hasil interaksi kompleks antara individu, komunitas, dan struktur sosial.
Pengetahuan diproduksi dan disebarluaskan dalam komunitas melalui praktik-praktik sosial yang
melibatkan nilai, kepentingan, dan relasi kuasa. Pendekatan konstruktivisme menegaskan bahwa
pengetahuan merupakan hasil interaksi aktif antara individu dan realitas sosial, sementara
pendekatan hermeneutik berfokus pada pemahaman makna melalui interpretasi konteks sosial dan
budaya.

Michel Foucault memberikan kontribusi paling signifikan dalam transformasi ini dengan
memperkenalkan konsep episteme bukan sekadar sebagai pengetahuan, melainkan sebagai sistem
keseluruhan berpikir masyarakat yang melahirkan pengetahuan, kuasa, dan kebenaran dalam
hubungan sirkular. Menurut Foucault, pengetahuan tidak pernah netral atau objektif, melainkan
dihasilkan dan digunakan dalam konteks kekuasaan yang melibatkan konflik dan dominasi.
Pengetahuan memiliki fungsi kuasa yang mengatur perilaku, menghasilkan norma-norma sosial, dan
memperkuat hierarki kekuasaan yang ada. Kekuasaan dan pengetahuan merupakan satu kesatuan
yang tidak bisa dipisahkan; tidak akan ada kekuasaan tanpa ada pengetahuan, demikian pula
sebaliknya.

Perpindahan dari epistemologi klasik ke epistemologi sosial menandai transformasi

pemahaman pengetahuan dari teori ke rezim. Jika episteme ini menetap dan melembaga, ia akan


http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/

menjadi rezim wacana yang berimplikasi terhadap praktik sosial, sikap, dan perilaku subjek. Dalam

konteks ini, pertanyaan epistemologis bergeser dari “apa yang dapat kita ketahui?” menjadi “siapa
yang berhak menentukan apa yang dianggap sebagai pengetahuan yang sah?” Pengetahuan tidak lagi
dipahami sebagai hasil penemuan tentang realitas objektif, tetapi sebagai hasil interaksi sosial yang
dibentuk oleh berbagai faktor, termasuk kekuasaan, budaya, dan nilai-nilai sosial.

Dengan demikian, epistemologi sosial mengungkapkan bahwa praktik ilmiah selalu tertanam
dalam lingkungan sosial dan tidak berkembang dalam ruang hampa. Maraknya misinformasi dan
filter bubble di media sosial menunjukkan bahwa pengetahuan tidak hanya bergantung pada bukti
individual, tetapi juga pada struktur sosial dan teknologi yang memengaruhi akses informasi. Artinya,
epistemologi kontemporer tidak lagi sekadar teori tentang pengetahuan, tetapi juga kritik terhadap
relasi kuasa yang membentuk, melegitimasi, dan mereproduksi pengetahuan dalam masyarakat, serta

pengakuan bahwa pengetahuan adalah praktik sosial yang terikat konteks historis dan kultural.

Epistemologi Praksis: Pengetahuan sebagai Relasi Knowing-Being—-Doing

Epistemologi praksis berangkat dari kritik terhadap epistemologi representasional yang memahami
pengetahuan terutama sebagai proposisi benar yang terpisah dari subjek dan konteks praksisnya.
Dalam tradisi klasik, pengetahuan (episteme) sering dipisahkan dari tindakan (praxis), sehingga
kebenaran direduksi menjadi korespondensi antara pikiran dan realitas. Epistemologi praksis
menolak dikotomi ini dengan menegaskan bahwa pengetahuan selalu terwujud, diuji, dan dimaknai
dalam tindakan konkret serta pengalaman hidup subjek yang mengetahui.

Dalam kerangka epistemologi praksis, pengetahuan tidak dipahami sebagai entitas statis,
melainkan sebagai sesuatu yang hidup dalam praktik sosial. Pandangan ini menemukan landasan
filosofisnya dalam pragmatisme klasik—khususnya pada John Dewey—yang memandang
pengetahuan sebagai alat (instrument) untuk memecahkan persoalan nyata manusia. Kebenaran, dalam
pengertian ini, tidak diukur semata oleh konsistensi logis, tetapi oleh daya guna dan transformasi
yang dihasilkan dalam praksis.

Relasi knowing—being—doing menjadi konsep kunci dalam epistemologi praksis. Knowing tidak
berdiri netral, melainkan selalu terikat dengan being, yakni cara subjek hadir dan membentuk dirinya
di dunia. Pengetahuan memengaruhi cara hidup, sikap etis, dan orientasi eksistensial seseorang.
Sebaliknya, being—habitus, disposisi moral, dan pengalaman historis—membentuk horizon
kemungkinan pengetahuan. Doing kemudian menjadi medan artikulasi keduanya: tindakan konkret
tempat pengetahuan diuji, dikoreksi, dan direproduksi.

Pemikiran ini diperkaya oleh filsafat praksis kritis, terutama dalam karya Paulo Freire, yang
menekankan bahwa pengetahuan sejati lahir dari refleksi kritis atas tindakan (praxis reflektif). Dalam
konteks ini, mengetahui berarti terlibat secara aktif dalam proses transformasi sosial, bukan sekadar
memahami realitas secara teoretis. Pengetahuan yang terpisah dari praksis justru berisiko menjadi
ideologis dan opresif.

Dengan demikian, epistemologi praksis membawa implikasi normatif yang kuat. la menuntut

integrasi antara dimensi kognitif, ontologis, dan etis dalam memahami pengetahuan. Pengetahuan


http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/

tidak lagi dinilai hanya dari validitas logisnya, tetapi juga dari dampaknya terhadap pembentukan

subjek dan perubahan sosial. Dalam perspektif ini, epistemologi praksis menawarkan kerangka
alternatif untuk memahami pengetahuan sebagai proses hidup yang dinamis—sebuah relasi

berkelanjutan antara mengetahui, menjadi, dan bertindak.

Pesantren sebagai Komunitas Epistemik

Pesantren merupakan komunitas epistemik yang memiliki sistem pengetahuan khas dengan
mekanisme produksi, transmisi, dan legitimasi kebenaran yang berbeda secara mendasar dari
lembaga pendidikan modern. Ciri khasnya antara lain kiai memegang peran sentral sebagai pemimpin
dan pusat legitimasi. Secara khusus, praktik otoritas kiai, feodalisme internal, dan modal keagamaan
dalam pesantren menimbulkan dinamika sosial yang kompleks dan membutuhkan pemahaman
mendalam.

Sebagai komunitas epistemik, pesantren tidak sekadar menjadi institusi pendidikan formal,
melainkan ruang sosial-intelektual yang di dalamnya berlangsung proses pembentukan nalar,
pengalaman spiritual, dan akumulasi modal keagamaan melalui interaksi intensif antara kyai, santri,
dan tradisi keilmuan Islam. Pesantren membangun sistem regulasi berbasis teks keagamaan, otoritas
kyai, dan tradisi berabad-abad yang mereproduksi pola hierarkis dan mekanisme distribusi

pengetahuan yang unik.

1. Tradisi, Otoritas, dan Legitimasi Kebenaran

Dalam perspektif Max Weber, pesantren dapat dipahami sebagai lembaga keagamaan yang
memiliki otoritas sosial berdasarkan tiga tipe: otoritas tradisional, otoritas karismatik, dan otoritas
legal-rasional. Otoritas tradisional pesantren muncul dari tradisi dan ketokohan leluhur yang
diwariskan secara turun-temurun, di mana kyai sebagai pemimpin spiritual dan intelektual sangat
dihormati dan diakui oleh santri. Kyai sebagai pemegang otoritas tertinggi merefleksikan model
otoritas yang berlandaskan pada penguasaan teks keagamaan, karisma personal, dan legitimasi
simbolik yang diperoleh melalui sistem sanad dan ijazah.

Legitimasi kebenaran dalam pesantren dibangun melalui mekanisme yang kompleks: pertama,
melalui transmisi pengetahuan langsung dari kyai ke santri dalam sistem sorogan dan bandongan
yang menjamin kontinuitas intelektual lintas generasi; kedua, melalui pengakuan komunitas atas
otoritas keilmuan kyai yang didasarkan pada penguasaan kitab kuning dan kedalaman spiritual;
ketiga, melalui reproduksi budaya pesantren yang membentuk habitus santri dalam mengakui posisi
tinggi kyai sebagai sumber legitimasi kebenaran Sistem ijazah dan sanad menjadi mekanisme kontrol
kualitas epistemik yang memastikan bahwa pengetahuan yang ditransmisikan memiliki jalur
otoritatif yang terhubung hingga ke sumber asli ajaran Islam.

Namun, otoritas tradisional pesantren menghadapi tantangan di era digital, di mana distribusi
pengetahuan menjadi lebih terbuka dan menggeser posisi kyai sebagai satu-satunya sumber
legitimasi simbolik. Meskipun demikian, otoritas kyai terus bertahan karena pesantren berfungsi
sebagai ruang transmisi nilai-nilai kebudayaan pesantren yang secara alami dibentuk dalam praktik

sehari-hari santri. Proses legitimasi kebenaran dalam pesantren tidak dapat dilepaskan dari relasi


http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/

kuasa yang terstruktur dan hierarkis, yang menyokong pembentukan sistem sosial pesantren sebagai

ruang komunitas religius yang tertutup dan intensif.

2. Posisi Pesantren dalam Peta Epistemologi Islam

Dalam konteks epistemologi Islam, pesantren menempati posisi unik sebagai lembaga yang
mengintegrasikan tiga kerangka epistemologis utama: Bayani (tekstual-normatif), Burhani (rasional-
empiris/demonstratif), dan ‘Irfani (intuitif-spiritual). Epistemologi Bayani menempatkan Al-Qur'an,
Hadis, dan kitab kuning sebagai sumber otoritatif pengetahuan yang memiliki otoritas penuh dalam
memberikan arah dan makna kebenaran. Pendekatan Bayani ini tampak dominan dalam sistem
pembelajaran pesantren melalui pengajian kitab kuning dan metode hafalan yang menekankan
pemahaman teks suci sebagai basis pengetahuan.

Epistemologi Bayani dalam pesantren terimplementasi melalui tradisi diskusi ilmiah (bahtsul
masail) dan perdebatan fikih yang menggunakan nalar logis dan argumentasi rasional untuk
memahami hukum Islam. Meskipun sering dianggap kurang dominan dibanding Bayani, pendekatan
Burhani sebenarnya menjadi bagian penting dalam tradisi intelektual pesantren, khususnya dalam
kajian ushul figh dan mantiq (logika) Sementara itu, epistemologi ‘Irfani menjadi dimensi khas
pesantren yang membedakannya dari institusi pendidikan modern, yaitu penekanan pada
pengalaman spiritual, riyadhah (latihan spiritual), dan pembentukan akhlak melalui relasi murshid-
murid antara kyai dan santri.

Integrasi ketiga epistemologi ini menempatkan pesantren dalam posisi strategis dalam peta
epistemologi Islam sebagai model pendidikan yang tidak hanya mengembangkan kecerdasan
intelektual, tetapi juga kecerdasan emosional dan spiritual. Pesantren menjadi ruang di mana
pengetahuan tekstual (Bayani), penalaran rasional (Burhani), dan pengalaman spiritual (‘Irfani) berjalan
secara simultan dan saling melengkapi, menciptakan model pendidikan holistik yang membentuk
santri sebagai insan kamil. Namun, posisi pesantren dalam peta epistemologi Islam juga menghadapi
tantangan untuk merekonstruksi paradigma epistemologisnya agar tetap relevan dengan tuntutan
akademik modern tanpa kehilangan otonomi intelektualnya sebagai tradisi pengetahuan yang berdiri
sendiri.

Tabel 1. Integrasi Tiga Pilar Epistemologi Islam

Pilar
Fokus Utama Implementasi di Pesantren
Epistemologi
Pengkajian Al-Qur'an, Hadis, dan Kitab
Bayani Tekstual-Normatif
Kuning melalui hafalan.
Rasional-Empiris/ Diskusi ilmiah (Bahtsul Masail), kajian Ushul
Burhani '
Demonstratif Figh, dan logika (Mantiq).
Pengalaman spiritual, Riyadhah, dan relasi
Irfani Intuitif-Spiritual
murshid-murid.

Struktur Epistemologi Pesantren


http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/

ttp://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3 https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/

1. Wahyu, Akal, Tradisi, dan Sanad sebagai Sumber Pengetahuan

Dalam tradisi keilmuan Islam, khususnya di lingkungan pesantren, persoalan sumber
pengetahuan menempati posisi yang sangat fundamental. Pengetahuan tidak dipahami semata-mata
sebagai hasil olah rasio atau pengalaman empiris, melainkan sebagai hasil integrasi antara wahyu
ilahi, kemampuan akal manusia, tradisi keilmuan yang diwariskan, serta otoritas sanad keilmuan.
Struktur epistemologis ini membedakan pesantren dari sistem pengetahuan modern yang cenderung
menempatkan rasio dan empirisme sebagai sumber utama kebenaran. Oleh karena itu, pembahasan
mengenai wahyu, akal, tradisi, dan sanad menjadi kunci untuk memahami bangunan epistemologi
pesantren secara utuh.

Pertama, wahyu merupakan sumber pengetahuan paling fundamental dalam Islam. Al-Qur'an
dan Sunnah dipahami sebagai kebenaran absolut yang berasal dari Tuhan, sehingga memiliki otoritas
epistemik tertinggi. Dalam pesantren, wahyu tidak hanya diperlakukan sebagai teks suci yang dibaca
secara ritual, tetapi juga sebagai basis normatif dan teoritis bagi seluruh bangunan ilmu keislaman.
Kajian tafsir, hadits, figh, dan ushul figh semuanya berpijak pada wahyu sebagai sumber primer
pengetahuan.

Wahyu berfungsi sebagai penentu batas (hudiid) bagi aktivitas intelektual manusia. Akal diberi
ruang untuk bekerja, namun tetap berada dalam kerangka nilai dan makna yang ditetapkan oleh
wahyu. Dengan demikian, epistemologi pesantren menolak dikotomi antara agama dan ilmu, karena
seluruh pengetahuan pada akhirnya bermuara pada kebenaran ilahi.

Kedua, akal sebagai instrumen pemahaman. Akal (‘agl) memiliki peran penting sebagai
instrumen untuk memahami, menafsirkan, dan mengontekstualisasikan wahyu. Dalam tradisi
pesantren, akal tidak diposisikan sebagai sumber kebenaran independen yang otonom, melainkan
sebagai alat (alat al-fahm) untuk menggali makna wahyu dan realitas. Melalui akal, santri dilatih
untuk memahami struktur bahasa Arab, logika hukum Islam, serta hubungan sebab-akibat dalam
realitas sosial.

Dalam kajian ushul figh, akal berperan signifikan dalam proses ijtihad, giyas, dan istinbath
hukum. Namun, penggunaan akal selalu dikontrol oleh prinsip kehati-hatian (ihtiyat) agar tidak
bertentangan dengan nash yang qathi. Dengan demikian, epistemologi pesantren menampilkan
hubungan harmonis antara wahyu dan akal, bukan hubungan antagonistik sebagaimana sering
diasumsikan dalam epistemologi modern Barat.

Ketiga, tradisi keilmuan sebagai media transmisi ilmu. Tradisi keilmuan (turat) merupakan
sumber pengetahuan yang sangat penting dalam dunia pesantren. Tradisi ini terwujud dalam
pengajaran kitab-kitab klasik (kitab kuning) yang ditulis oleh para ulama otoritatif lintas generasi.
Kitab-kitab tersebut tidak hanya menyimpan pengetahuan tekstual, tetapi juga metodologi berpikir
dan etika intelektual para ulama.

Melalui tradisi, pesantren menjaga kesinambungan intelektual antara generasi salaf dan
generasi kontemporer. Tradisi tidak dipahami sebagai sesuatu yang beku, melainkan sebagai ruang
dialog antara masa lalu dan masa kini. Inilah sebabnya pesantren mampu mempertahankan identitas

keilmuannya sekaligus beradaptasi dengan perubahan zaman.


http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/

ttp://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3 https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/

Keempat, sanad sebagai jaminan otoritas pengetahuan. Sanad merupakan ciri khas
epistemologi pesantren yang membedakannya dari sistem pendidikan modern. Sanad tidak sekadar
rantai transmisi keilmuan, tetapi juga mekanisme validasi epistemik. Melalui sanad, sebuah ilmu
dinilai sahih karena ditransmisikan oleh guru yang kompeten, terpercaya, dan memiliki otoritas
ilmiah.

Dalam tradisi pesantren, ilmu tanpa sanad dianggap rapuh secara epistemologis. Sanad
memastikan bahwa pengetahuan tidak terlepas dari etika, tanggung jawab moral, dan keterhubungan
spiritual antara guru dan murid. Oleh karena itu, sanad berfungsi tidak hanya sebagai legitimasi
akademik, tetapi juga sebagai sarana pembentukan karakter dan keberkahan ilmu. Sanad keilmuan
merupakan mekanisme epistemik yang sangat penting dalam tradisi pesantren. Sanad berfungsi
sebagai alat validasi pengetahuan, yang memastikan bahwa suatu ajaran atau pemahaman memiliki
keterhubungan otoritatif dengan sumber-sumber awal Islam. Dalam konteks ini, kebenaran
pengetahuan tidak ditentukan oleh kebaruan ide atau metode kritik modern, melainkan oleh
kesinambungan transmisi dari guru ke murid secara terpercaya.

Dalam tradisi hadis dan fikih, sanad bukan hanya ctatan historis, tetapi juga struktur
epistemologis yang menjamin otentisitas dan akuntabilitas pengetahuan. Pesantren mengadopsi
prinsip ini secara luas dalam pengajaran kitab kuning, di mana legitimasi pengajaran kiai sering kali
ditopang oleh ijazah dan silsilah keilmuan yang jelas. Dengan demikian, sanad berfungsi sebagai
epistemic filter yang membatasi otoritas penafsiran hanya pada mereka yang memiliki keterhubungan
ilmiah yang sah. Mengenai otentisitas ini, Ahmad Sahidah menyebut sebagai bentuk realisasi diri
konkret yang berkaitan dengan kehidupan sosio-kultural dan tidak dibekap dalam simbol-simbol
mercusuar yang dirujuk sebagai keaslian semu. Namun demikian, keotentikan dan kenirotentikan itu
tidak bernilai positif dan negatif. Keduanya adalah cara mengada kita di dunia ini.

Sanad juga berperan sebagai mekanisme sosial yang mengatur distribusi otoritas keilmuan.
Melalui sanad, pengetahuan tidak bersifat bebas nilai atau individualistik, melainkan terikat pada
tanggung jawab moral dan intelektual. Setiap mata rantai sanad mengandung dimensi etis: kesetiaan
pada ajaran, kejujuran ilmiah, dan kehati-hatian dalam berfatwa. Hal ini menjadikan sanad bukan
sekadar alat legitimasi, tetapi juga instrumen pembentukan etika keilmuan.

Keempat sumber pengetahuan—wahyu, akal, tradisi, dan sanad—membentuk struktur
epistemologi pesantren yang integratif dan holistik. Wahyu menjadi fondasi normatif, akal berfungsi
sebagai instrumen analisis, tradisi menjaga kesinambungan intelektual, dan sanad memastikan
otoritas serta validitas ilmu. Struktur ini menjadikan pesantren bukan sekadar lembaga pendidikan,

tetapi juga pusat transmisi nilai, etika, dan spiritualitas keilmuan Islam.
p1juga p p

Tabel 2. Sumber pengetahuan dalam epistemologi pesantren

Elemen Konsep Kunci Fungsi Epistemologis Ciri Khas

Utama

Wahyu Al-Qur'an dan | Fondasi normatif dan kebenaran | Menjadi batas (hudud)
Sunnah absolut bagi kerja akal



http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/

Akal Instrumen Menafsirkan, Tidak otonom, tunduk
pemahaman mengontekstualkan wahyu pada wahyu

Tradisi Kitab kuning & | Media transmisi ilmu dan | Bersifat dialogis, tidak

(Turat) warisan ulama metodologi berpikir statis

Sanad Rantai transmisi | Validasi dan otoritas ilmu Menjamin  keabsahan
guru—murid dan etika ilmu

2. Tahqiq, Taqlid, dan Ta’wil, Ijazah sebagai Metode

Dalam epistemologi pesantren, metode memperoleh pengetahuan memiliki posisi yang sama
pentingnya dengan sumber pengetahuan itu sendiri. Pesantren tidak hanya mentransmisikan isi ilmu,
tetapi juga cara memperoleh, memverifikasi, dan melegitimasi ilmu tersebut. Di antara metode
epistemik yang menonjol dalam tradisi pesantren adalah tahqiq, taqlid, dan ta'wil, yang dilengkapi
dengan sistem ijazah sebagai mekanisme otentikasi keilmuan. Keempatnya membentuk kerangka
metodologis khas yang membedakan pesantren dari sistem pendidikan modern yang berbasis
rasional-empiris semata.

Pertama, tahqiq: metode verifikasi ilmu. Tahqiq secara terminologis berarti memastikan,
meneliti, dan memverifikasi kebenaran suatu pendapat atau teks. Dalam tradisi pesantren, tahqiq
merupakan metode pembacaan kritis terhadap kitab-kitab turats dengan memperhatikan keakuratan
teks, konteks penulisan, dan kekuatan argumentasi ulama. Metode ini menuntut kemampuan bahasa
Arab yang mendalam, penguasaan kaidah ushul figh, serta pemahaman terhadap perbedaan pendapat
(ikhtilaf).

Melalui tahqiq, santri diajak untuk tidak berhenti pada hafalan atau pengulangan pendapat
ulama, tetapi menelusuri dasar argumentatifnya. Praktik tahqiq biasanya berkembang pada tahap
lanjut pembelajaran, ketika santri telah memiliki fondasi keilmuan yang cukup. Dengan demikian,
tahqiq berfungsi sebagai jembatan antara tradisi dan sikap kritis dalam epistemologi pesantren.

Kedua, taqlid: kepatuhan metodologis. Taqlid sering disalahpahami sebagai sikap anti-kritis.
Dalam konteks pesantren, taqlid justru dipahami sebagai metode pedagogis dan epistemik yang sah,
terutama bagi penuntut ilmu pemula. Taqlid berarti mengikuti pendapat ulama mujtahid yang
otoritatif karena keterbatasan kapasitas intelektual dalam melakukan ijtihad secara mandiri.

Taglid berfungsi menjaga stabilitas keilmuan dan mencegah kesalahan interpretasi yang
berpotensi merusak tatanan hukum dan akidah. Dalam epistemologi pesantren, taqlid bukan tujuan
akhir, melainkan tahap awal sebelum santri mencapai kemampuan tahqiq dan ta'wil. Oleh karena itu,
taqlid bersifat metodologis, bukan dogmatis.

Ketiga, ta’'wil: interpretasi kontekstual. Ta'wil merupakan metode penafsiran teks untuk
menemukan makna yang lebih dalam atau lebih relevan dengan konteks tertentu. Dalam pesantren,
ta’'wil digunakan ketika makna literal teks tidak cukup untuk menjawab persoalan baru yang muncul
dalam masyarakat. Metode ini sangat penting dalam figh dan tafsir, terutama dalam menghadapi

realitas sosial yang terus berubah.


http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/

Ta'wil dilakukan dengan tetap berpegang pada kaidah bahasa, prinsip syariat, serta tujuan

hukum Islam (maqdsid al-shari‘ah). Dengan demikian, ta'wil mencerminkan fleksibilitas epistemologi
pesantren tanpa harus memutus hubungan dengan tradisi keilmuan klasik.

Keempat, ijazah: legitimasi dan otoritas ilmu. Ijdzah merupakan metode epistemik yang
berfungsi sebagai legitimasi formal atas penguasaan suatu ilmu atau kitab tertentu. Dalam pesantren,
ijazah diberikan oleh kiai kepada santri yang dinilai telah memahami dan layak menyampaikan
kembali ilmu tersebut. Ijazah tidak hanya bersifat administratif, tetapi juga spiritual dan moral.

Melalui ijazah, kesinambungan sanad keilmuan terjaga, dan otoritas ilmu dapat
dipertanggungjawabkan. Sistem ini menegaskan bahwa pengetahuan tidak berdiri bebas dari otoritas
dan etika, melainkan terikat pada tanggung jawab ilmiah dan moral guru-murid.

Dengan demikian, tahqiq, taglid, ta'wil, dan ijazah merupakan metode epistemik yang saling
melengkapi dalam tradisi pesantren. Taqlid menjaga stabilitas awal pembelajaran, tahqiq
menumbuhkan sikap kritis, ta'wil memungkinkan kontekstualisasi, dan ijazah memastikan
legitimasi serta keberlanjutan sanad keilmuan. Keseluruhan metode ini membentuk epistemologi
pesantren yang khas: berakar pada tradisi, terbuka pada penalaran, dan terikat pada etika keilmuan

Islam.

Tabel 3. Metode Perolehan dan Pengolahan Pengetahuan

Metode | Pengertian Fungsi Posisi dalam

Pembelajaran

Taglid | Mengikuti ~ ulama | Stabilitas ~ awal ~ dan | Tahap awal santri

mujtahid pedagogis

Tahqiq | Verifikasi kritis Menguji dasar argumentasi | Tahap lanjut

Ta’wil | Interpretasi Menjawab persoalan baru | Fleksibilitas epistemik
kontekstual

ljazah | Legitimasi keilmuan | Menjaga kesinambungan | Otorisasi mengajar

sanad

3. Otoritas Kiai, Ijma’ Lokal, Keberkahan sebagai Validitas Kebenaran

Dalam epistemologi pesantren, persoalan kebenaran tidak berhenti pada kesahihan sumber dan
ketepatan metode, tetapi juga menyentuh dimensi validitas pengetahuan. Validitas kebenaran dalam
tradisi pesantren memiliki karakter khas yang berbeda dari epistemologi modern Barat. Jika
epistemologi modern menekankan korespondensi rasional dan empiris, pesantren menambahkan
dimensi otoritas keilmuan, konsensus komunitas, serta nilai spiritual. Dalam kerangka ini, otoritas
kiai, ijma’ lokal, dan keberkahan (barakah) berfungsi sebagai pilar utama validasi kebenaran ilmu.

Pertama, otoritas kiai sebagai validator epistemik. Kiai menempati posisi sentral dalam
struktur epistemologi pesantren. Otoritas kiai bukan semata-mata bersifat struktural atau

karismatik, melainkan epistemik. Kiai dipandang sebagai figur yang memiliki kedalaman ilmu,


http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/

kesinambungan sanad, serta integritas moral dan spiritual yang menjadikannya rujukan utama dalam

menentukan sahih atau tidaknya suatu pengetahuan. Dalam praktik pendidikan pesantren,
kebenaran suatu pemahaman kitab, fatwa, atau praktik keagamaan sering kali divalidasi melalui
pengesahan kiai. Hal ini menunjukkan bahwa pengetahuan tidak berdiri secara individual, tetapi
selalu berada dalam relasi guru-murid. Otoritas kiai juga berfungsi sebagai penyeimbang antara
kebebasan intelektual dan kedisiplinan tradisi, sehingga inovasi pemikiran tetap berada dalam
koridor keilmuan Islam.

Kedua, ijma‘ lokal sebagai konsensus komunitas. Selain otoritas individual kiai, validitas
kebenaran dalam pesantren juga ditentukan oleh ijma‘ lokal. [jma* lokal merujuk pada kesepakatan
para kiai atau ulama dalam satu lingkungan pesantren atau wilayah tertentu terhadap suatu
persoalan keagamaan atau sosial. Bentuk ijma‘ ini tidak selalu bersifat formal seperti ijma‘ klasik
dalam ushul figh, tetapi hadir sebagai konsensus praktis yang hidup dalam komunitas Ijma‘ lokal
berfungsi sebagai mekanisme legitimasi sosial pengetahuan. Ia memastikan bahwa suatu pandangan
tidak bersifat menyimpang atau individualistis, melainkan selaras dengan tradisi keilmuan dan
kebutuhan masyarakat setempat. Dalam konteks ini, pesantren menunjukkan karakter epistemologi
komunal, di mana kebenaran dibentuk melalui dialog dan kesepakatan kolektif, bukan semata klaim
rasional personal

Ketiga, keberkahan sebagai dimensi spiritual kebenaran. Keberkahan (barakah) merupakan
aspek unik dalam validasi kebenaran pesantren. Pengetahuan yang benar tidak hanya diukur dari
ketepatan dalil atau argumentasi, tetapi juga dari dampak etis dan spiritualnya. [lmu yang membawa
manfaat, menumbuhkan akhlak, dan mendekatkan kepada Allah dianggap memiliki keberkahan.
Dalam tradisi pesantren, keberkahan sering dikaitkan dengan adab terhadap guru, keikhlasan dalam
belajar, serta kesinambungan sanad. Ilmu yang diperoleh tanpa adab atau tanpa restu guru diyakini
kehilangan keberkahannya, meskipun secara tekstual benar. Dengan demikian, keberkahan berfungsi
sebagai indikator kebenaran yang bersifat transrasional dan etis.

Dengan demikian, otoritas kiai, ijma‘ lokal, dan keberkahan membentuk kerangka validitas
kebenaran yang khas dalam epistemologi pesantren. Kiai menjamin otoritas ilmiah, ijma‘ lokal
memberikan legitimasi sosial, dan keberkahan menghadirkan dimensi spiritual serta etis. Ketiganya
saling melengkapi dan menegaskan bahwa kebenaran dalam pesantren bukan hanya persoalan logika
dan teks, tetapi juga tanggung jawab moral, sosial, dan spiritual. Inilah yang menjadikan epistemologi
pesantren tetap relevan dan hidup di tengah perubahan zaman.

Tabel 4. Validitas kebenaran dalam pesantren

Pilar Validitas Makna Fungsi Validasi Karakter
Otoritas Kiai Figur ilmuwan dan | Menentukan sahih- | Epistemik &
moral tidaknya ilmu spiritual
Ijma‘ Lokal Konsensus komunitas | Legitimasi sosial | Komunal
kiai pengetahuan
Keberkahan Dampak  etis & | Ukuran nilai guna ilmu Transrasional
(Barakah) spiritual



http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/

ttp://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3 https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/

Habitus Kepesantrenan sebagai Mekanisme Epistemologis
1. Adab sebelum Ilmu: Fondasi Epistemik

Dalam tradisi pesantren, adagium al-adab qabla al-ilm (adab sebelum ilmu) bukan sekadar etika
pedagogis, melainkan fondasi epistemik yang menentukan kemungkinan hadirnya pengetahuan yang
sah. Ta’zim (penghormatan kepada guru dan ilmu), khidmah (pengabdian), dan riyadah (latihan
spiritual) dipahami sebagai disiplin awal yang membentuk kesiapan subjek untuk menerima dan
mengolah pengetahuan secara benar. Tanpa adab, ilmu dipandang kehilangan keberkahannya dan
gagal membentuk orientasi moral subjek yang mengetahui.

Ta'zim berfungsi sebagai mekanisme pengakuan epistemik terhadap otoritas keilmuan dan
tradisi. Dalam pesantren, penghormatan kepada kiai dan kitab tidak dimaksudkan untuk
meniadakan nalar kritis, melainkan untuk menanamkan kesadaran bahwa pengetahuan memiliki
silsilah, etika, dan tanggung jawab historis. Melalui khidmah, santri dilatih untuk menundukkan ego
epistemik, yakni kecenderungan mengklaim pengetahuan secara individualistik, dan menggantinya
dengan sikap keterlibatan sosial dan kesediaan belajar secara gradual.

Sementara itu, riyddah berfungsi sebagai latihan pembentukan batin yang menopang kejernihan
nalar. Dalam banyak pesantren, praktik spiritual seperti wirid, puasa sunnah, dan tirakat dipahami
sebagai cara membersihkan hati dari kesombongan dan distorsi afektif yang dapat merusak proses
mengetahui. Dengan demikian, ta‘zim, khidmah, dan riyadah bukan sekadar praksis moral, melainkan
mekanisme epistemik yang membentuk struktur subjek pengetahuan dalam tradisi pesantren.

Lebih lanjut, pesantren memandang bahwa pengetahuan tidak bersifat netral secar moral.
Moralitas justru menjadi syarat epistemik bagi validitas dan keberterimaan ilmu. Dalam perspektif
ini, pengetahuan yang benar bukan hanya yang koheren secara logis atau sahih secara tekstual, tetapi
juga yang membentuk akhlak dan tanggung jawab sosial. Oleh karena itu, krisis moral dipandang
sebagai krisis epistemik.

Pandangan ini sejalan dengan epistemologi praksis dan epistemologi kebajikan (virtue
epistemology) yang menekankan bahwa kualitas pengetahuan sangat bergantung pada karakter subjek
yang mengetahui. Dalam konteks pesantren, kejujuran, tawaduk, kesabaran, dan istiqgamah
diposisikan sebagai kebajikan epistemik yang memungkinkan lahirnya pemahaman mendalam
terhadap ilmu agama. Ilmu yang diperoleh tanpa moralitas justru berpotensi melahirkan manipulasi
otoritas keagamaan dan penyalahgunaan wacana agama.

Lebih jauh lagi, pesantren menempatkan adab sebagai mekanisme kontrol epistemik internal.
Santri yang melanggar adab—seperti meremehkan guru atau menggunakan ilmu untuk kepentingan
pragmatis—dianggap belum layak menjadi subjek otoritatif pengetahuan. Dengan demikian,
moralitas berfungsi sebagai filter epistemik yang menjaga agar pengetahuan tetap terhubung dengan
nilai kebaikan dan kemaslahatan publik. Dalam konteks modern yang ditandai oleh banjir informasi
dan otoritas keagamaan instan, prinsip adab sebelum ilmu menawarkan kritik epistemologis yang
relevan. Ta menegaskan bahwa validitas pengetahuan tidak cukup ditentukan oleh akses informasi,

melainkan oleh pembentukan subjek bermoral. Dengan demikian, adab bukan pelengkap ilmu,
95


http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/

melainkan fondasi epistemik yang menentukan arah dan makna pengetahuan itu sendiri.

2. Tubuh, Disiplin, dan Waktu dalam Produksi Ilmu di Pesantren

Dalam tradisi pesantren, produksi ilmu tidak hanya berlangsung pada ranah kognitif, tetapi
juga melalui disiplin tubuh dan pengelolaan waktu yang ketat. Praktik tirakat sebut saja seperti
puasa sunnah, bangun malam, pembatasan tidur, dan pengendalian hawa nafsu dipahami sebagai
metode epistemik yang membentuk kesiapan subjek untuk menerima ilmu. Dalam kerangka ini,
tubuh bukan penghalang pengetahuan, melainkan medium yang harus didisiplinkan agar akal dan
hati bekerja secara jernih.

Disiplin pesantren tercermin dalam pengaturan waktu yang ketat: jadwal mengaji, ibadah,
belajar mandiri, dan khidmah disusun secara repetitif dan berkelanjutan. Repetisi ini membentuk
habitus epistemik santri, di mana ketekunan (mujahadah) diposisikan sebagai syarat utama
kedalaman ilmu. Pengetahuan tidak diperoleh secara instan, tetapi melalui akumulasi waktu yang
panjang dan kesabaran praksis. Dengan demikian, waktu menjadi variabel epistemik, bukan sekadar
latar kronologis.

Tirakat juga berfungsi sebagai mekanisme penyucian afeksi. Pesantren meyakini bahwa
kesombongan, kemalasan, dan ambisi duniawi dapat mendistorsi proses mengetahui. Oleh karena itu,
disiplin tubuh diarahkan untuk mereduksi gangguan afektif yang menghalangi kebenaran.
Pandangan ini sejalan dengan epistemologi kebajikan yang menekankan bahwa kualitas pengetahuan
sangat bergantung pada pembentukan karakter subjek yang mengetahui.

Dengan demikian, tirakat dan disiplin bukan praktik asketis tanpa rasionalitas, melainkan
metode pengetahuan yang berakar pada asumsi bahwa kebenaran menuntut keterlibatan total subjek
yait tubuh, waktu, dan kehendak dalam proses belajar.

Epistemologi pesantren menolak pemisahan tajam antara tubuh, jiwa, dan akal. Pengetahuan
dipahami sebagai hasil dari relasi integral ketiganya. Tubuh menyediakan disiplin praksis, jiwa
membentuk orientasi moral dan spiritual, sementara akal berfungsi mengolah dan menstrukturkan
pengetahuan. Relasi ini menjadikan proses mengetahui bersifat holistik, bukan reduktif. Dalam
banyak kitab akhlak dan tasawuf yang diajarkan di pesantren, ditegaskan bahwa kejernihan akal
sangat dipengaruhi oleh kondisi jiwa dan tubuh. Jiwa yang lalai atau tubuh yang tidak terlatih
dianggap menghambat kemampuan akal dalam menangkap makna kebenaran. Oleh karena itu,
praktik pengendalian diri dan pembiasaan adab diposisikan sebagai prasyarat epistemik, bukan
sekadar latihan moral.

Relasi tubuh-jiwa-akal ini juga membedakan epistemologi pesantren dari epistemologi
modern yang cenderung menempatkan akal sebagai entitas otonom. Dalam pesantren, akal tidak
pernah netral; ia selalu dipengaruhi oleh kondisi eksistensial subjek. Pandangan ini sejalan dengan
kritik epistemologi kontemporer terhadap rasionalitas murni, yang menekankan keterlekatan
pengetahuan pada tubuh dan pengalaman hidup.

Dengan demikian, produksi ilmu dalam pesantren berlangsung dalam ruang praksis yang

menuntut keselarasan antara disiplin tubuh, kebersihan jiwa, dan ketajaman akal. Pengetahuan tidak

96


http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/

sckadar diketahui, tetapi dijalani dalam ritme waktu yang teratur dan disiplin yang

berkesinambungan. Inilah yang menjadikan pesantren sebagai ruang epistemik unik, di mana ilmu

tumbuh melalui pembentukan manusia secara utuh.

3. Spiritualitas sebagai Sumber Pengetahuan

Spiritualitas dalam tradisi pesantren tidak dipahami semata sebagai dimensi pelengkap dari
pengetahuan, melainkan sebagai sumber epistemik yang otonom dan setara dengan sumber-sumber
pengetahuan lainnya seperti teks dan akal. Dalam kerangka epistemologi Islam, spiritualitas menjadi
basis dari pendekatan ‘irfani yang menekankan pengalaman langsung terhadap realitas spiritual
melalui riyadhah dan mujahadah untuk memperoleh penyinaran hakikat dari Allah. Pengakuan
terhadap spiritualitas sebagai sumber pengetahuan menempatkan pesantren dalam posisi unik yang
membedakannya dari lembaga pendidikan modern yang cenderung mengedepankan rasionalitas dan
empirisme sambil memarginalkan dimensi transendental.

[Imu ladunni, misalnya, merupakan konsep sentral dalam tradisi epistemologi spiritual
pesantren yang merujuk pada pengetahuan yang diperoleh langsung dari Allah tanpa melalui
perantara atau cara-cara konvensional seperti membaca, belajar, atau penalaran. Istilah ladunni
berasal dari kata Arab 'ladun’ yang berarti "dari sisi' atau "dari dekat," sebagaimana termaktub dalam
QS. Al-Kahfi ayat 65 tentang ilmu yang diajarkan kepada Nabi Khidir: ‘wa 'allamnahu min ladunna
ilma" (dan telah Kami ajarkan kepadanya ilmu dari sisi Kami). Menurut para ulama tafsir seperti
Ismail Haqqi dan al-Razi, ilmu ladunni adalah pengetahuan ghaib yang diperoleh melalui jalan
mukasyafah, yaitu tersingkapnya tabir rahasia realitas melalui cahaya kalbu yang telah disucikan.

Dalam konteks pesantren, ilmu ladunni tidak dipahami sebagai pemberian ajaib yang datang
tiba-tiba tanpa usaha, melainkan sebagai hasil dari proses spiritual yang panjang dan sistematis. Kitab
Alfiyah Tbnu Malik menegaskan bahwa ilmu ladunni hanya dapat diraih oleh orang yang khusus
(tertentu) setelah melalui usaha belajar yang sungguh-sungguh, bukan sebagai pengganti dari proses
belajar konvensional. Ilmu ladunni dengan demikian merupakan buah dari intuisi terlatih, yaitu
kemampuan intuitif yang dikembangkan melalui disiplin spiritual seperti riyadhah, mujahadah, dan
tazkiyat al-nafs.

Tradisi pesantren mencatat kisah-kisah ulama seperti Syaikhona Muhammad Kholil Bangkalan
dan Kiai Thsan Jampes yang dikenal memiliki ilmu ladunni, di mana mereka mampu menguasai
pengetahuan luas tanpa akses langsung ke kitab-kitab yang mereka kutip. Fenomena ini dapat
dipahami bukan sebagai keajaiban supernatural, melainkan sebagai manifestasi dari intuisi terlatih
yang dihasilkan dari kesucian hati, kedalaman spiritual, dan koneksi epistemik dengan tradisi
keilmuan melalui mekanisme tawassul dan sanad ruhani. IImu ladunni dalam perspektif ini
merupakan aktualisasi dari potensi epistemik manusia yang tertinggi, yang hanya dapat diakses
ketika dimensi spiritual dan intelektual bekerja secara sinergis dalam kerangka ketundukan kepada
Allah sebagai sumber segala pengetahuan.

Kemudian, pengalaman batin menempati posisi fundamental dalam epistemologi pesantren

sebagai jalur pengetahuan yang sah dan setara dengan jalur tekstual (Bayani) dan rasional (Burhani).

97


http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/

Dalam kerangka epistemologi ‘Irfani, pengalaman batin dipahami sebagai pengalaman langsung (direct

experience) yang dapat dirasakan dan dihayati atas realitas spiritual melalui proses penyucian jiwa dan
pembersihan kalbu. Berbeda dengan epistemologi Barat yang cenderung meragukan validitas
pengalaman subjektif, epistemologi Islam mengakui bahwa pengetahuan sejati tentang realitas dan
Tuhan tidak dapat dicapai hanya melalui akal, tetapi memerlukan pengalaman spiritual dan
pemahaman intuitif yang mendalam.

Posisi pengalaman batin dalam pesantren termanifestasi melalui praktik-praktik spiritual
seperti dzikir, muraqabah (meditasi kesadaran akan kehadiran Allah), muhasabah (introspeksi diri), dan
khalwah (menyendiri untuk beribadah). Praktik-praktik ini bukan sekadar ritual keagamaan,
melainkan metode epistemik yang terstruktur untuk mencapai ma'rifah, yaitu pengetahuan intuitif
tentang Allah dan realitas sejati. Imam al-Ghazali dalam tradisi tasawuf menerangkan bahwa ketika
konsentrasi dzikir berhasil, seseorang akan mengalami fana (lenyapnya kesadaran ego) dan mencapai
kasyf (tersingkapnya tabir) terhadap penghayatan alam ghaib, yang memuncak menjadi ma'rifah dan
bahkan dapat memperoleh ilmu ladunni.

Validitas pengalaman batin dalam epistemologi pesantren tidak diukur melalui verifikasi
empiris atau argumentasi logis, melainkan melalui al-dzauq (rasa spiritual) dan ‘ilm hudhuri
(pengetahuan presensial), yaitu pengetahuan di mana objek hadir langsung dalam diri subjek tanpa
perantara konsep atau representasi. Pengalaman batin bersifat zauqi (langsung dirasakan),
cksistensial (mengetahui secara intim), dan intuitif, yang tidak dapat sepenuhnya diartikulasikan
melalui bahasa atau logika karena melampaui batas-batas diskursus verbal. Para sufi menggunakan
metode i'tibar atau qiyas ‘irfani untuk mengungkapkan pengalaman batin mereka, yaitu dengan
menganalogikan makna batin yang ditangkap dalam kasyf kepada makna zahir yang ada dalam teks,
atau melalui syathahat, yaitu ungkapan lisan spontan tentang perasaan spiritual yang muncul saat
mengalami pengalaman intuitif yang sangat mendalam.

Dalam konteks pendidikan pesantren, pengalaman batin tidak dikembangkan secara
individualistik, melainkan dalam ruang kolektif seperti halagah, majelis dzikir, dan bimbingan
langsung dari mursyid atau kyai. Komunitas spiritual ini berfungsi sebagai sistem validasi epistemik
yang memastikan bahwa pengalaman batin santri tetap berada dalam koridor ortodoksi Islam dan
tidak terjerumus ke dalam penyimpangan spiritual. Kyai sebagai pembimbing spiritual berperan
sebagai penjaga tradisi epistemik ‘Irfani, yang membimbing santri melalui tahapan-tahapan spiritual
(magamat) seperti taubat, wara', zuhud, hingga mencapai tingkat makrifah. Dengan demikian, posisi
pengalaman batin dalam epistemologi pesantren bukan sebagai alternatif yang bertentangan dengan
pengetahuan tekstual dan rasional, melainkan sebagai dimensi pelengkap yang mengintegrasikan
ketiga sumber pengetahuan—wahyu, akal, dan pengalaman spiritual—dalam satu kesatuan

epistemologis yang holistik dan seimbang.

Tabel 3. Peta Konsep Epistemologi Pesantren

Tema Utama Konsep Penjelasan Inti Fungsi

Kunci Epistemologis

98


http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/

’

Ter-clhredltan Sinta 5 No.36IEIKPTl2022, ISSN 25276603 (e), 25273175 (p)

Habitus Habitus Pola hidup, disiplin, dan praktik Membentuk
Kepesantrenan epistemik pesantren yang membentuk cara subjek
memperoleh pengetahuan pengetahuan
Adab sebelum Ta‘zim Penghormatan kepada guru dan  Legitimasi
[Imu kitab ~ sebagai  pengakuan epistemik
otoritas keilmuan
Khidmah Pengabdian dan keterlibatan Menundukkan
sosial santri ego epistemik
Riyadah Latihan spiritual (tirakat, wirid, Menjernihkan
puasa) nalar dan batin
Moralitas [Imu tidak netral secaramoral ~ Validitas ilmu
ilmu ditentukan oleh
akhlak
Adab sebagai Kebajikan Kejujuran, tawaduk, kesabaran, Syarat lahirnya
Mekanisme epistemik istigamah pemahaman
Epistemik mendalam
Kontrol Pelanggaran adab membatalkan Filter legitimasi
epistemik otoritas ilmu pengetahuan
Tubuh dan Tirakat Disiplin tubuh sebagai metode Kesiapan
Disiplin mengetahui epistemik
subjek
Disiplin Jadwal ketat dan repetitif Pengetahuan
waktu diperoleh secara
gradual
Mujahadah ~ Ketekunan  dan  kesabaran Kedalaman dan
praksis kontinuitas ilmu
Relasi Tubuh- Epistemologi Tubuh, jiwa, dan akal bekerja Menolak
Jiwa-Akal holistik secara integral reduksionisme
rasional
Kondisi Keadaan jiwa dan tubuh Kejernihan
cksistensial ~ memengaruhi akal berpikir
Spiritualitas Epistemologi Pengalaman spiritual sebagai Pengetahuan
sebagai ‘Irfani sumber pengetahuan non-rasional sah

Sumber Ilmu

[Imu ladunni

Pengetahuan dari Allah melalui

Puncak potensi

intuisi terlatih epistemik
manusia
Riyadah & Usaha spiritual sistematis Prasyarat ilmu
ladunni

Mujahadah

99
@o=e

= BY NC SA



http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/

Pengalaman Ma‘rifah Pengetahuan intuitif tentang Pengetahuan

Batin realitas dan Tuhan presensial
Dzikir =~ & Praktik spiritual terstruktur Metode
Muragabah epistemik
Kasyf & Tersingkapnya makna batin Validasi intuitif
Dzauq

Validasi Komunitas ~ Pengalaman  batin  dikawal Pencegahan

Epistemik pesantren secara kolektif penyimpangan
Peran Pembimbing  dan  penjaga Otoritas
kyai/mursyid ortodoksi epistemik

Integrasi Wahyu- Ketiga sumber pengetahuan Epistemologi

Epistemologi ~ Akal- saling melengkapi seimbang  dan
Pengalaman utuh

KESIMPULAN

Kajian ini menegaskan bahwa pesantren bukan sekadar institusi pendidikan tradisional,
melainkan sebuah tradisi epistemik yang memiliki struktur pengetahuan, metode, dan mekanisme
validasi kebenaran yang khas dan otonom. Kekosongan kajian epistemologi filosofis pesantren selama
ini telah menyebabkan pesantren kerap dibaca secara reduktif—terjebak pada analisis sosiologis,
manajerial, atau kultural—tanpa pengakuan serius terhadap rasionalitas internal dan bangunan
epistemologisnya. Akibatnya, pesantren sering ditempatkan dalam posisi inferior di hadapan standar
akademik modern yang berparadigma Barat.

s, Burhani, dan ‘Irfani menempatkan pesantren sebagai model pendidikan holistik yang
menolak dikotomi antara ilmu agama dan ilmu rasional. Pengetahuan tidak hanya dipahami sebagai
hasil penalaran tekstual dan rasional, tetapi juga sebagai proses pembentukan subjek melalui habitus
kepesantrenan, adab, disiplin tubuh, pengelolaan waktu, dan latihan spiritual. Dalam kerangka ini,
knowing selalu terikat dengan being dan doing, sehingga ilmu tidak berhenti pada tataran kognitif,
melainkan berimplikasi langsung pada pembentukan akhlak dan orientasi hidup.

Dengan demikian, epistemologi pesantren menawarkan kritik mendasar terhadap
epistemologi modern yang cenderung memisahkan akal dari moralitas, pengetahuan dari praksis,
serta kebenaran dari dimensi spiritual. Rekonstruksi epistemologi pesantren secara filosofis bukan
hanya penting untuk mengafirmasi otonomi intelektual pesantren, tetapi juga berkontribusi pada
pengayaan wacana epistemologi kontemporer dengan menghadirkan alternatif paradigma

pengetahuan yang integratif, berakar pada tradisi, dan relevan dengan tantangan zaman.

PERNYATAAN KONTRIBUSI PENULIS
Penulis berkontribusi secara substansial dalam keseluruhan proses penelitian dan penulisan
artikel ini. Kontribusi tersebut meliputi perumusan latar belakang dan rumusan masalah, penentuan

pendekatan dan desain penelitian, penyusunan kerangka konseptual serta kajian teoritik,

100

o0¢e


http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/

penelusuran, seleksi, dan pengelolaan sumber data kepustakaan, analisis dan sintesis data secara

kritis dan reflektif, serta penarikan kesimpulan penelitian. Penulis juga bertanggung jawab atas
penulisan naskah secara sistematis, proses revisi berdasarkan masukan akademik, serta persetujuan

akhir terhadap naskah yang diajukan untuk publikasi.

DAFTAR PUSTAKA

Abd. Mugit, and Shokhibul Mighfar. "Ontologi, Epistemologi dan Aksiologi Pendidikan Pesantren
pada Era Modern." Edupedia: Jurnal Studi Pendidikan dan Pedagogi Islam 5, no. 1 (2020).
https://doi.org/10.35316/edupedia.v5il.876.

Abdul Ghofar Hadi. 'Rekonstruksi Epistemologi Islam untuk Kebangkitan Peradaban." 2024.
https://hidayatullah.or.id/rekonstruksi-epistemologi-islam-untuk-kebangkitan-peradaban/.

Achmad Luthfi Zaenuri, et al. 'Transformasi Pemikiran Pendidikan Islam: Dari Klasik ke
Kontemporer." AN NAJAH: Jurnal Pendidikan Islam dan Sosial Keagamaan 4, no. 4 (2025): 66-73.
www.journal.nabest.id/index.php/annajah/article/view/543.

Adhistria Rahma Anjani, et al. 'Pesantren Lembaga Pendidikan Tertua di Indonesia dan
Perkembangannya."  At-Tabayyun: Journal —Islamic ~Studies 7, mno. 1 (2025): 11-34.
https://doi.org/10.47766/atjis.v7il.6744.

Ahmad Idrus. "Epistimologi Bayani, Irfani, dan Burhani." An-Nidhom: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam
4,1n0.1(2019): 30. https://doi.org/10.32678/annidhom.v4il.4421.

Ahmad Muzakkil Anam, et al. "Pesantren dan Pergeseran Paradigma Epistemologi: Dari Humanisme
Menuju Era Post-Humanisme." SANTRI: Journal of Pesantren and Figh Sosial 6, no. 1 (June 2025).
https://doi.org/10.35878/santri.v6il.1684.

Ahmad Sahidah. "Menemukan Islam Otentik: Menggugat Tradisi dan Modernitas." Kontekstualita 25,
no. 2 (2010).

Aholiab Watloly. "Sosio-Epistemologi sebagai Program Kritis Atas Teori Pengetahuan." Jurnal Filsafat,
Seri ke-31 (Agustus 2000): 225-243. www.media.neliti.com/media/publications/228568-sosio-
epistemologi-sebagai-program-kriti-ed4{fd4b.pdf.

A'imatul Kutbaniyah, et al. "Transformasi Ilmu Pengetahuan Islam ke Barat: Jejak yang Terlupakan
dalam Kurikulum Global." El Banat: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam 15, no. 1 (2024).
https://doi.org/10.54180/elbanat.2025.15.1.212-229.

Akhmad Satori, and Wiwi Widiastuti. "Model Pendidikan Multikultural pada Pesantren Tradisional
di Kota Tasikmalaya dalam Mencegah Ancaman Radikalisme." Sosiohumaniora: Jurnal Ilmu-ilmu
Sosial dan Humaniora 20, no. 1 (Maret 2018): 22-28.
https://doi.org/10.24198/sosiochumaniora.v20il.10304.

Akhyar Yusuf Lubis. Filsafat Ilmu Klasik Hingga Kontemporer. Jakarta: Rajagrafindo, 2018.

Alfathri Adlin. "Michel Foucault: Kuasa/Pengetahuan, (Rezim) Kebenaran, Parrhesia." Jaqfi: Jurnal
Agqidah dan Filsafat Islam 1, no. 1 (2016): 13-26.

Al-Ghazali. Al-Mustashfa min 'Ilm al-Ushul. Vol. 1. Beirut: Dar al-Kutub al-Tlmiyyah, n.d.

Al-Ghazali. Al-Mustashfa min Tlm al-Usal. Vol. 1. Beirut: Dar al-Kutub al-'TImiyyah, n.d.

Amirul Mukminin, et al. 'Integration of Bayani, Burhani and Irfani Epistemologies in Arabic Language
Learning in Islamic Boarding School-Based Colleges." Jurnal Al-Bayan, 3 Juli 2025.

Andi Agni Pratista A, et al. "Epistemologi Islam dan Perbandingannya dengan Epistemologi Barat."
Jurnal Media Akademik 3, no. 11 (2025): 1-12. https://doi.org/10.62281/9ag5zw70.

Andi Hermawan. Logika Pikir dan Kebijaksanaan Berpikir: Filsafat Nalar di Era Disrupsi. Kota Metro: PT
Insight Pustaka Nusa Utama, 2025.

Anggun Khatidhotul Ulliyah, et al. "Perbedaan Epistemologi Bayani, Irfani dan Burhani dalam
Pemikiran Islam." Jurnal REVORMA: Jurnal Pendidikan dan Pemikiran 4, no. 1 (Mei 2024).

Aswandi, et al. "Epistemologi dalam Konsep Islam: Epistemologi Bayani, Burhani, dan 'Irfani." Journal
of Innovative and Creativity 5, no. 2 (2025): 10605-10612. https://doi.org/10.31004/joecy.v5i2.1412.

Azyumardi Azra. Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara. Jakarta: Kencana, 2013.

Azyumardi Azra. Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi. Jakarta: Kencana, 2014.

Charles Rangkuti. "Pengaruh Pendidikan Barat Terhadap Pendidikan Islam di Indonesia: Tinjauan

101

o0¢e


http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/
https://doi.org/10.35316/edupedia.v5i1.876
https://hidayatullah.or.id/rekonstruksi-epistemologi-islam-untuk-kebangkitan-peradaban/
http://www.journal.nabest.id/index.php/annajah/article/view/543
https://doi.org/10.47766/atjis.v7i1.6744
https://doi.org/10.32678/annidhom.v4i1.4421
https://doi.org/10.35878/santri.v6i1.1684
http://www.media.neliti.com/media/publications/228568-sosio-epistemologi-sebagai-program-kriti-ed4ffd4b.pdf
http://www.media.neliti.com/media/publications/228568-sosio-epistemologi-sebagai-program-kriti-ed4ffd4b.pdf
https://doi.org/10.54180/elbanat.2025.15.1.212-229
https://doi.org/10.24198/sosiohumaniora.v20i1.10304
https://doi.org/10.62281/9ag5zw70
https://doi.org/10.31004/joecy.v5i2.1412

Sejarah dan Filsafat." EDU Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial dan Pengabdian Kepada Masyarakat 5,
no. 2 (2025): 667-683. https://doi.org/10.56832/edu.v5i2.1313.

Despian Nurhidayat. "Pesantren Mainkan Peran Penting dalam Membentuk Wajah Sosial Bangsa.'
Media Indonesia, 17 Oktober 2025. https://mediaindonesia.com/humaniora/821522/.

Dewey, John. Logic: The Theory of Inquiry. New York: Henry Holt, 1938.

Dodik Harnadi, et al. 'Pesantren and the Preservation of Traditional Religious Authority in the Digital
Age.'"  Masyarakat,  Kebudayaan,  dan  Politik 34, mno. 3  (2021):  272-280.
https://doi.org/10.20473/mkp.V34132021.272-280.

Eko Setiawan. "Eksistensi Budaya Patron Klien dalam Pesantren: Studi Hubungan Antara Kiai dan
Santri." Ulul Albab 13, no. 2 (2012): 137-152. https://doi.org/10.18860/ua.v0i0.2372.

Fagih Abdul Qodir. 'Berjalan Bersama, Menafsir Bersama: Epistemic Partnership dalam Tubuh
Gerakan KUPL' 4 Juli 2025. https://mubadalah.id/berjalan-bersama-menafsir-bersama-
epistemic-partnership-dalam-tubuh-gerakan-kupi/.

Fatkhul Mubin. "Nalar Bayani Irfani dan Burhani dan Implikasinya Terhadap Keilmuan Pesantren.'
Jurnal Kajian Islam Interdisipliner 6, no. 1 (2020). https://doi.org/10.31219/0sf.io/ptese.

Fazlur Rahman. Islam and Modernity. Chicago: University of Chicago Press, 1982.

Fazlur Rahman. Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. Chicago: University of
Chicago Press, 1982.

Freire, Paulo. Pedagogy of the Oppressed. New York: Continuum, 1970.

George Makdisi. The Rise of Colleges. Edinburgh: Edinburgh University Press, 1981.

Iffan Ahmad Gufron. "Epistemologi Ibn Rusyd dan Relevansinya bagi Pengembangan Sains Modern
di Pesantren.' Master's thesis, Fakultas Filsafat UGM, 2009.
https://etd.repository.ugm.ac.id/penelitian/detail/44797.

Imroatul Ma'rifah, and Sudirman Sudirman. "Epistemologi Irfani dalam Tradisi Pemikiran Islam."
Journal — of  International — Multidisciplinary ~ Research 3, mno. 1 (Januari 2025).
https://doi.org/10.62504/jimrl146.

Iwan Kuswandi, and Asmoni. "Epistemologi Keilmuan Pesantren Pendekatan Multidisipliner.'
DINAMIKA: Jurnal Kajian Pendidikan dan Keislaman 8, no. 2 (December 2023): 23-34.
https://doi.org/10.32764/dinamika.v8i2.4016.

J. Sudarminta. Epistemologi Dasar: Pengantar Filsafat Pengetahuan. Yogyakarta: Kanisius, 2002.

Jasser Auda. Magqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law. London: ITIT, 2008.

Jonathan A. C. Brown. Hadith: Muhammad's Legacy in the Medieval and Modern World. Oxford: Oneworld,
2000.

Keni Marchelia. "Epistemologi IImu dalam Perspektif Filsafat Kontemporer: Sebuah Tinjauan
Sistematis." Journal of Innovation in Teaching and Instructional Media 5, no. 3 (2025): 1035-1049.
https://doi.org/10.52690/itim.v5i3.1050.

KH. Hasyim Asy ari. Adab al-'Alim wa al-Muta'allim. Jombang: Maktabah al-Turats al-Islami, n.d.

KH. Hasyim Asy'ari. Adab al-'Alim wa al-Muta'allim. Jombang: Maktabah al-Turats al-Islami, n.d.

'Kiai Thsan Jampes dan Kisah Ilmu Ladunni." Lira Media. https://liramedia.co.id/read/kiai-ihsan-
jampes-dan-kisah-ilmu-ladunni-.

Kuhn, Thomas S. The Structure of Scientific Revolutions. Chicago: University of Chicago Press, 1962.

Linda Zagzebski. "Virtue in Ethics and Epistemology." Proceedings of the American Catholic Philosophical
Association 71 (1997): 1-17.

Lutfi Agus Hermanzah, and Muhammad Muhsin KS. 'Tradisi Khidmah dalam Pengembangan
Kecerdasan Intrapersonal dan Interpersonal Mahasantri: Perspektif Pendidikan Agama Islam
di Pondok Pesantren Tebuireng Raya." Edukasiana: Jurnal Inovasi Pendidikan 4, no. 4 (2025): 2044-
2057. https://doi.org/10.56916/ejip.v4i4.1695.

Ludwig Wittgenstein. Philosophical Investigations. Oxford: Blackwell, 1953.

M. Arifuddin. "Tradisi Pesantren yang Disalah Pahami: Antara Cinta Santri Pada Kiyai dan Bias Cara
Pandang Modern." SuaraData.com, 25 Oktober 2025. www.suaradata.com/opini/tradisi-
pesantren-yvang-disalah-pahami-antara-cinta-santri-pada-kiyai-dan-bias-cara-pandang-
modern/.

M. Zainuddin. "Mengenal Dunia Pesantren." 2001. https://uin-malang.ac.id/r/131101/mengenal-dunia-
pesantren.html.

Makki. "Epistemologi Pendidikan Islam: Memutus Dominasi Barat terhadap Pendidikan Islam." Al-
Musannif: Jurnal Pendidikan Islam dan Keguruan 1, no. 2 (2019): 110-124. https://doi.org/10.56324/al-
musannif.vli2.26.

102

o0¢e


http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/
https://doi.org/10.56832/edu.v5i2.1313
https://mediaindonesia.com/humaniora/821522/
https://doi.org/10.20473/mkp.V34I32021.272-280
https://doi.org/10.18860/ua.v0i0.2372
https://mubadalah.id/berjalan-bersama-menafsir-bersama-epistemic-partnership-dalam-tubuh-gerakan-kupi/
https://mubadalah.id/berjalan-bersama-menafsir-bersama-epistemic-partnership-dalam-tubuh-gerakan-kupi/
https://doi.org/10.31219/osf.io/ptcse
https://etd.repository.ugm.ac.id/penelitian/detail/44797
https://doi.org/10.62504/jimr1146
https://doi.org/10.52690/jitim.v5i3.1050
https://doi.org/10.56916/ejip.v4i4.1695
http://www.suaradata.com/opini/tradisi-pesantren-yang-disalah-pahami-antara-cinta-santri-pada-kiyai-dan-bias-cara-pandang-modern/
http://www.suaradata.com/opini/tradisi-pesantren-yang-disalah-pahami-antara-cinta-santri-pada-kiyai-dan-bias-cara-pandang-modern/
http://www.suaradata.com/opini/tradisi-pesantren-yang-disalah-pahami-antara-cinta-santri-pada-kiyai-dan-bias-cara-pandang-modern/
https://uin-malang.ac.id/r/131101/mengenal-dunia-pesantren.html
https://uin-malang.ac.id/r/131101/mengenal-dunia-pesantren.html
https://doi.org/10.56324/al-musannif.v1i2.26
https://doi.org/10.56324/al-musannif.v1i2.26

Mangihut Siregar. "Kritik Terhadap Teori Kekuasaan-Pengetahuan Foucault." Jurnal Ilmu Sosial dan
Ilmu Politik 1, no. 1 (2021). https://doi.org/10.30742/juispol.v1il.1560.

Mannheim, Karl. Ideology and Utopia. London: Routledge, 1936.

Martin van Bruinessen. Kitab Kuning, Pesantren dan Tarekat. Yogyakarta: Gading Publishing, 2012.

Martin van Bruinessen. Kitab Kuning, Pesantren, dan Tarekat. Yogyakarta: Gading Publishing, 2012.

Masuki M. Astro. ‘Santri melampaui stereotipenya." ANTARA, 20 Oktober 2025.
https://jatim.antaranews.com/berita/990973/.

'Memahami ~ Makna  Ladunni.' Wakid ~ Yusuf  Blog, 13 September  2020.
https://wakidyusuf.wordpress.com/2020/09/13/memahami-makna-ladunni/.

'Mitologi Pesantren: Mendapatkan IImu Laduni’ NU Bangkalan, 7 September 2020.
https://nubangkalan.or.id/mitologi-pesantren-mendapatkan-ilmu-laduni/.

Muhamad War'i. 'Formasi Nalar Santri: Studi Epistemologis Tradisi di Pesantren." Makalah.
Disampaikan pada forum Muktamar Pemikiran Santri Nasional 2019 di Jakarta, 28-29 Oktober
2019.

Muhamad War'i. "Nalar Santri: Studi Epistemologis Tradisi di Pesantren." Fikri: Jurnal Kajian Agama,
Sosial dan Budaya 4, no. 2 (Desember 2019): 167-178. https://doi.org/10.25217/jf.v4i2.632.

Muhamad War'i. "Urgensi Paradigma Epistemologi Pesantren dalam Studi Agama di Era Post-Truth.’
Ta'dib:  Jurnal  Pendidikan  Islam  dan  Isu-Isu ~ Sesial 19, mno. 1  (202L).
https://jurnal.iaihnwpancor.ac.id/index.php/tadib/article/view/421.

Muhammad Abed al-Jabiri. Bunyat al-'Aql al-'Arabi. Beirut: Markaz Dirasat al-Wahdah al-'Arabiyyah,
1991.

Muhammad Afif Amrullah, et al. 'Tmplementasi Bayani, Irfani, Burhani Terhadap Pendidikan Karakter
Santri dalam Sistem Pendidikan di Pesantren." El Buhuth: Borneo Journal of Islamic Studies 5, no. 1
(2022): 55-63. https://doi.org/10.21093/el-buhuth.v5i01.4100.

Muhammad Ardian Syah. "Dominasi Barat Atas Sejarah Pengetahuan dan Epistemologi Ilmu Sosial di
Indonesia." UIN Sunan Kalijaga, 2024. https://sosiologi.uin-suka.ac.id/id/kolom/detail/829/.

Muhammad Hafizh, et al. "Perbandingan Paradigma Epistemologi: Sumber Pengetahuan Perspektif
Islam dan Barat." Risalah Jurnal Pendidikan dan Studi Islam 9, no. 4 (2023): 1496-1509.
https://doi.org/10.31943/jurnal risalah.v9i4.598.

Muhammad Idris Usman. "Pesantren sebagai Lembaga Pendidikan Islam (Sejarah Lahir, Sistem
Pendidikan, dan Perkembangannya Masa Kini)." Neliti, 2020.
https://www.neliti.com/publications/30620/.

Muhammad Trfani, et al. "Methods of Interpretation: Epistemological Views of Bayani, Burhani, and
Irfani." INTIHA: Islamic Education Journal 2, no. 2: 273-284. https://doi.org/10.589.

Muhammad Shobrun Jamil, and Fahreza Ahmad Fadhilah. "Konsep Etika dalam Perspektif Ta'dib
Syed Muhammad Naquib Al-Attas." Halaqa: Journal of Islamic Education 1, no. 2 (2025): 259-276.
https://doi.org/10.61630/hjie.v1i2.31.

Nasr Hamid Abu Zayd. Mafhiim al-Nass. Beirut: al-Markaz al-Thaqafi al-'Arabi, 1994.

Nurul Hidayah, et al. 'Filsafat Ilmu: Epistemologi Post-strukturalisme dalam Menjelajahi Kekuasaan,
Pengetahuan dan Kebenaran." Jurnal Multidisiplin West Science 2, no. 6 (2023): 422-432.
https://doi.org/10.58812/imws.v2i6.398.

Pierre Bourdieu. Outline of a Theory of Practice. Cambridge: Cambridge University Press, 1977.

Pouivet, Roger. "Moral and Epistemic Virtues: A Thomistic And Analytical Perspective." Forum
Philosophicum 15 (2010): 1-15.

René Descartes. Meditations on First Philosophy. Cambridge: Cambridge University Press, 1996.

Resta Tultuffia Sari, et al. "Otoritas dan Feodalisme dalam Tradisi Pesantren Indonesia: Sebuah Kajian
Interdisipliner Tentang Kekuasaan, Pengetahuan, dan Modal Keagamaan." ISSHUMOR: Jurnal
Imu  Sosial ~ dan ~ Humaniora 3, mno. 4 (Oktober  2025): 207-218.
https://doi.org/10.58540/isthumor.v3i4.1064.

Riduwan, and Amir Mahmud. 'Integrasi Agama dan Sains dalam Sistem Pendidikan Model Kuttab.'
EL BANAT: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam 13, mno. 1 (2023): 85-104.
https://doi.org/10.54180/elbanat.2023.13.1.85-104.

Sadali. "Eksistensi Pesantren sebagai Lembaga Pendidikan Islam." ATTA'DIB. Jurnal Pendidikan Agama
Islam 1, no. 2 (Desember 2020): 53-70. https://jurnal.iain-
bone.ac.id/index.php/attadib/article/download/964/699.

Sahiron Syamsuddin, et al. Membangun Epistemologi Pesantren: Studi Atas Kajian Kepesantrenan pada

103

o0¢e


http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/
https://wakidyusuf.wordpress.com/2020/09/13/memahami-makna-ladunni/
https://doi.org/10.25217/jf.v4i2.632
https://jurnal.iaihnwpancor.ac.id/index.php/tadib/article/view/421
https://sosiologi.uin-suka.ac.id/id/kolom/detail/829/
https://doi.org/10.31943/jurnal_risalah.v9i4.598
https://www.neliti.com/publications/30620/
https://doi.org/10.589
https://doi.org/10.61630/hjie.v1i2.31
https://doi.org/10.58812/jmws.v2i6.398
https://doi.org/10.58540/isihumor.v3i4.1064
https://doi.org/10.54180/elbanat.2023.13.1.85-104
https://jurnal.iain-bone.ac.id/index.php/attadib/article/download/964/699
https://jurnal.iain-bone.ac.id/index.php/attadib/article/download/964/699

Perguruan Tinggi Islam. Yogyakarta: Eduvision, 2018.
Satrio Dwi Haryono. "Membaca Otoritas, Keagamaan, dan Perubahan Sosial dalam Pesantren.'

Tebuireng Online, 4 September 2023. https://tebuireng.online/membaca-otoritas-keagamaan-

dan-perubahan-sosial-dalam-pesantren/.

Suci Nur Atikah, et al. 'Integrasi Kurikulum Nasional dalam Sistem Pendidikan Pesantren di
Indonesia." Proceedings Series on Social Sciences ¢ Humanities 24, Proceedings of International
Student Conference on Education (ISCE) (2025). https://doi.org/10.30595/pssh.v24i.1657.

Sunhaji. "Pesantren dan Transformasi Sosial." 2025. https://kemenag.go.id/opini/pesantren-dan-
transformasi-sosial-10Yk{.

Thomas J. Csordas. 'Embodiment as a Paradigm for Anthropology." Ethos 18, no. 1 (March 1990): 5-47.

Toshihiko Izutsu. Ethico-Religious Concepts in the Qur'an. Kuala Lumpur: Islamic Book Trust, 2004.

Tuti Ernawati. 'Bayani, Burhani, And Irfani Reasoning in Islamic Studies." Tadrib: Jurnal Pendidikan
Agama Islam 9, no. 1 (2023): 48-58. https://doi.org/10.19109/tadrib.v9il.

Wael B. Hallaq. Authority, Continuity, and Change in Islamic Law. Cambridge: Cambridge University Press,
200L

Wahbah al-Zuhayll. Usil al-Figh al-Isldmi. Vol. 1. Damaskus: Dar al-Fikr, 1986.

Wahbah al-Zuhayll. Usil al-Figh al-Islami. Vol. 2. Damaskus: Dar al-Fikr, 1986.

Ayub Wahyudin. "Pelabelan Feodalisme dalam Budaya Pesantren, Tepatkah?" Kompasiana, 18 Oktober
2025. www.kompasiana.com/ayubwahyudin/68{30295ed64150d465840d2/pelabelan-
feodalisme-dalam-budaya-pesantren-tepatkah.

Winda Sri Rahayu, et al. 'Peran Ilmu Tasawuf dalam Meningkatkan Kesehatan Mental dan
Spiritualitas Generasi Z: Studi di Pesantren Idrisiyyah." Nathigiyyah 8, no. 1 (2025): 79-87.

Zamakhsyari Dhofier. Tradisi Pesantren: Studi tentang Pandangan Hidup Kiai. Jakarta: LP3ES, 2011.

Zulfa Rahmat Hidayati, et al. "Epistemologi Ilmu Pengetahuan: Pengertian, Ruang Lingkup, dan
Implikasinya dalam Konteks Keilmuan Modern." Jurnal Riset Rumpun Agama dan Filsafat 4, no. 3
(2025): 549-564. https://doi.org/10.55606/jurrafi.v4i3.7228.

104

o0¢e


http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/
https://tebuireng.online/membaca-otoritas-keagamaan-dan-perubahan-sosial-dalam-pesantren/
https://tebuireng.online/membaca-otoritas-keagamaan-dan-perubahan-sosial-dalam-pesantren/
https://doi.org/10.30595/pssh.v24i.1657
http://www.kompasiana.com/ayubwahyudin/68f30295ed64150d465840d2/pelabelan-feodalisme-dalam-budaya-pesantren-tepatkah
http://www.kompasiana.com/ayubwahyudin/68f30295ed64150d465840d2/pelabelan-feodalisme-dalam-budaya-pesantren-tepatkah
https://doi.org/10.55606/jurrafi.v4i3.7228

