
 

 

 

 

  81   

  
 

 

 

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi Sinta 5 No.36/E/KPT/2022, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3 , https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/ 
 

Vol. 11 No. 01     

2026            

Epistemologi Pesantren sebagai Tradisi Pengetahuan Praksis: Otoritas, 
Habitus, dan Produksi Ilmu 

 

Helmi1, Moh. Affan2, Abd. Somad3, Ahmad Basuni4, Ahmad Sahidah5 
 1234Mahasiswa Pascasarjana Universitas Nurul Jadid, Probolinggo 

5Dosen Pascasarjana Universitas Nurul Jadid, Probolinggo 
 

1nawalihelmi@gmail.com, 2affanqr@gmail.com, 3abdul.somad.insiaindramayu@gmail.com, 4basyuniahmadinsia@gmail.com,  
5ahmadsahidah@gmail.com 

 
 

Accepted: 
10-11-2025 

Revised: 
20-12-2025 

Approved: 
15-1-2026 

 
Abstract : This article examines the epistemology of Islamic boarding schools as a system of production, legitimacy, and transmission of  

Islamic knowledge that has intellectual autonomy and is fundamentally different from the epistemology of modern education. This 
study uses a philosophical-epistemological approach to analyze the epistemic structure of pesantren formed through the complex 
interaction between the yellow book as an epistemic medium, the authority of kiai as an epistemic subject, and the tradition of 
scientific sanad as a mechanism of knowledge validation. The findings of the study show that the epistemology of pesantren 
integrates three pillars of Islamic knowledge—Bayani (textual-normative), Burhani (rational-empirical), and 'Irfani (intuitive-
spiritual)—that work simultaneously without dichotomy. Revelation, reason, tradition, and sanad form an integrative and holistic 
epistemological structure, where revelation becomes the normative foundation, reason as an instrument of analysis, tradition 
maintains intellectual continuity, and sanad ensures the authority and validity of knowledge. This article also analyzes the habitus 
of pesantren such as ta'dzim, tirakat, khidmah, and adab as epistemological mechanisms that form the subject of knowledge, not just 
moral ethics. Pesantren is understood as a praxis epistemology that rejects the dichotomous separation between knowing, being, and 
doing. Philosophically, pesantren epistemology offers a fundamental critique of Western-modern epistemology that is positivistic, 
ahistorical, and individualistic. This research emphasizes the relevance of pesantren epistemology for the development of 
contemporary Islamic philosophy and its contribution to the decolonization discourse of knowledge based on a lively and productive 
Indonesian local intellectual tradition. 

Keywords: Epistemology of Islamic Boarding Schools; Tradition of Knowledge; Epistemology of Praxis; Philosophy of Islamic Sciences 

 
Abstrak : Artikel ini mengkaji epistemologi pesantren sebagai sistem produksi, legitimasi, dan transmisi pengetahuan Islam yang memiliki 

otonomi intelektual dan berbeda secara fundamental dari epistemologi pendidikan modern. Penelitian ini menggunakan 
pendekatan filosofis-epistemologis untuk menganalisis struktur epistemik pesantren yang terbentuk melalui interaksi kompleks 
antara kitab kuning sebagai medium epistemik, otoritas kiai sebagai subjek epistemik, dan tradisi sanad keilmuan sebagai 
mekanisme validasi pengetahuan. Temuan penelitian menunjukkan bahwa epistemologi pesantren mengintegrasikan tiga pilar 
pengetahuan Islam—Bayani (tekstual-normatif), Burhani (rasional-empiris), dan 'Irfani (intuitif-spiritual)—yang bekerja 
secara simultan tanpa dikotomi. Wahyu, akal, tradisi, dan sanad membentuk struktur epistemologis yang integratif dan holistik, 
di mana wahyu menjadi fondasi normatif, akal sebagai instrumen analisis, tradisi menjaga kesinambungan intelektual, dan sanad 
memastikan otoritas serta validitas ilmu. Artikel ini juga menganalisis habitus kepesantrenan seperti ta'dzim, tirakat, khidmah, 
dan adab sebagai mekanisme epistemologis yang membentuk subjek pengetahuan, bukan sekadar etika moral. Pesantren dipahami 
sebagai epistemologi praksis yang menolak pemisahan dikotomis antara knowing (mengetahui), being (menjadi), dan doing 
(bertindak). Secara filosofis, epistemologi pesantren menawarkan kritik fundamental terhadap epistemologi Barat-modern yang 
positivistik, ahistoris, dan individualistik. Penelitian ini menegaskan relevansi epistemologi pesantren bagi pengembangan filsafat 
ilmu Islam kontemporer dan kontribusinya dalam wacana dekolonisasi pengetahuan berbasis tradisi intelektual lokal Indonesia 
yang hidup dan produktif. 

Kata kunci: Epistemologi Pesantren; Tradisi Pengetahuan; Epistemologi Praksis; Filsafat Ilmu Islam 

 
PENDAHULUAN 

Epistemologi pesantren sebagai tradisi keilmuan Islam di Indonesia menghadapi sejumlah 

tantangan epistemik yang mendesak untuk dikaji secara mendalam. Problema ini berakar dari tiga 

dimensi fundamental yang saling berkaitan dan membentuk kompleksitas tersendiri dalam diskursus 

pendidikan Islam kontemporer. Pertama, dominasi epistemologi Barat-modern dalam sistem 

pendidikan telah menciptakan hegemoni paradigmatik yang menempatkan rasionalisme, empirisme, 

dan sekularisme sebagai satu-satunya kerangka kebenaran ilmiah. Dominasi epistemologi Barat-

modern dalam sistem pendidikan kontemporer telah menciptakan hegemoni paradigmatik yang 

menempatkan rasionalisme, empirisme, dan sekularisme sebagai satu-satunya kerangka kebenaran 

http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/
mailto:nawalihelmi@gmail.com
mailto:affanqr@gmail.com
mailto:basyuniahmadinsia@gmail.com
mailto:ahmadsahidah@gmail.com


 

 

 

 

  82   

  
 

 

 

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi Sinta 5 No.36/E/KPT/2022, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3 , https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/ 
 

Vol. 11 No. 01     

2026            

ilmiah yang absah(Makki, 2019). Fenomena ini tidak dapat dilepaskan dari sejarah panjang 

kolonialisme yang menempatkan Barat sebagai pusat peradaban dan pengetahuan, sementara tradisi 

keilmuan non-Barat, termasuk Islam, didorong ke pinggiran atau bahkan dianggap inferior. Sistem 

pendidikan global yang berkembang saat ini merupakan reproduksi dari paradigma Barat yang 

bersifat eurosentrisme, di mana pengetahuan dipahami semata-mata sebagai produk akal dan 

pengalaman inderawi manusia, terpisah dari dimensi spiritual dan nilai-nilai transendental.(Hafizh 

et al., 2023) 

Orientasi kurikulum pendidikan modern yang terlalu teknokratis dan sekular telah 

menciptakan ketimpangan fundamental antara kecerdasan intelektual dan kekosongan moral-

spiritual. Proses pendidikan lebih menekankan aspek kognitif dan keterampilan teknis, sementara 

dimensi spiritual, etis, dan humanistik terpinggirkan(Mahmud, 2023) bahkan diabaikan. Dalam 

paradigma Barat, ilmu bersifat bebas nilai yang memisahkan pengetahuan dari aspek moral dan 

spiritual, sehingga menghasilkan manusia yang cerdas secara intelektual namun mengalami krisis 

makna dan identitas(Jamil & Fadhilah, 2025). Pendidikan yang seharusnya membentuk manusia 

seutuhnya telah tereduksi menjadi instrumen pragmatis untuk memenuhi kebutuhan pasar dan 

ekonomi kapitalis, dengan mengabaikan pembentukan karakter dan spiritualitas peserta 

didik(Rangkuti, 2025). 

Dominasi ini bekerja secara sistematis melalui standarisasi kurikulum global yang 

menggantikan nilai-nilai lokal dan religius dengan standar rasionalistik universal. Akibatnya, 

generasi muda Muslim mengalami disorientasi nilai dan kehilangan kepercayaan epistemik pada 

tradisi intelektual Islam mereka sendiri. Paradigma epistemologi Barat yang berpusat pada 

antroposentrisme dan materialisme ini menjadikan manusia sebagai pengukur segala sesuatu, dengan 

mengabaikan dimensi teosentris yang menempatkan Tuhan sebagai sumber utama 

pengetahuan(Budiyanto, Hartono, 2022). Situasi ini mendesak dilakukannya rekonstruksi 

epistemologis yang memulihkan keseimbangan antara akal, wahyu, dan pengalaman sebagai sumber 

pengetahuan yang saling melengkapi dalam sistem pendidikan Islam kontemporer. 

Kedua, reduksi pesantren sebagai lembaga tradisional telah menyempitkan pemahaman 

terhadap kompleksitas sistem pendidikan Islam tertua di Indonesia ini. Pesantren kerap dipandang 

sekadar institusi pendidikan agama konvensional dengan metode pembelajaran klasik(Rojab et al., 

2024) seperti sorogan dan wetonan, tanpa menyadari bahwa di balik kesederhanaan strukturalnya 

terdapat sistem epistemologis yang kokoh. Stereotip yang melekat pada pesantren sebagai lembaga 

yang kolot, tertutup, dan ketinggalan zaman telah mengaburkan hakikat pesantren sebagai pusat 

peradaban, benteng moral, dan ruang transformasi sosial yang dinamis. Pandangan reduktif ini lahir 

dari miskonsepsi terhadap esensi pendidikan pesantren yang justru mengutamakan humanisme 

spiritual dan pembentukan karakter bangsa. 

Stereotip tradisional yang sering diarahkan kepada pesantren mencakup anggapan bahwa 

sistemnya tidak relevan dengan zaman modern. Padahal, pandangan reduktif ini mengabaikan fakta 

bahwa pesantren memiliki kerangka pengkajian keagamaan yang unik dengan pendekatan multi-

perspektif atau juga disebut epistemologi integratif(War et al., 2021). Yaitu, penggabungan tiga 

http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/


 

 

 

 

  83   

  
 

 

 

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi Sinta 5 No.36/E/KPT/2022, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3 , https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/ 
 

Vol. 11 No. 01     

2026            

epistemologi pengetahuan dalam Islam: Bayani (tekstual-normatif), Burhani (rasional-

empiris/demonstratif), dan ‘Irfani (intuitif-spiritual).  

Dengan kerangka epistemologis integratif ini memungkinkan pesantren untuk tidak sekadar 

mengajarkan ilmu agama secara doktrinal, melainkan juga mengembangkan nalar kritis, empiris, dan 

pengalaman spiritual secara simultan(Kuswandi, 2023). Namun, reduksi pesantren sebagai lembaga 

tradisional telah mengabaikan fakta bahwa banyak pesantren kini menjadi pusat inovasi sosial 

dengan membuka program kewirausahaan, teknologi, jurnalistik, hingga advokasi sosial, yang 

membuktikan bahwa pesantren bersifat dinamis dan adaptif tanpa meninggalkan prinsip 

spiritualnya. 

Lebih jauh, liputan media yang cenderung menyudutkan pesantren dengan menonjolkan 

stereotip sebagai lembaga tertutup telah memperkuat narasi negatif ini. Meskipun sebagian besar 

pesantren saat ini telah bertransformasi dengan model pendidikan modern, stereotip tradisional 

masih melekat pada institusi pesantren(Kuswandi, 2023). Reduksi ini juga mengabaikan kontribusi 

historis pesantren dalam melahirkan pemimpin sosial, pejuang bangsa, dan penggerak kebudayaan, 

serta perannya dalam menjaga warisan tradisi Nusantara dengan nilai tauhid. Akibatnya, pesantren 

dipandang bukan sebagai sistem pengetahuan yang memiliki fondasi filosofis mandiri dan 

kompleksitas metodologis khas, melainkan sekadar pelengkap atau subordinat dari sistem 

pendidikan modern yang dianggap lebih superior. 

Ketiga, minimnya pembacaan pesantren sebagai tradisi epistemik otonom mengakibatkan 

pesantren dipahami bukan sebagai sistem pengetahuan yang memiliki fondasi filosofis mandiri, 

melainkan sekadar pelengkap atau subordinat dari sistem pendidikan modern. Fenomena ini 

mencerminkan bias epistemologis modernisme Barat yang cenderung membaca pesantren melalui 

kerangka konseptual eksternal, bukan dari logika internal budaya pesantren itu sendiri. Akibatnya, 

pesantren kehilangan posisinya sebagai ruang epistemik yang memiliki rasionalitas, metodologi, dan 

kosmologi tersendiri dalam memproduksi dan mentransmisikan pengetahuan. 

Studi kepesantrenan yang berkembang di perguruan tinggi selama ini cenderung berfokus pada 

aspek sosiologis, kultural, atau manajerial seperti tokoh pengasuh pesantren, pesantren sebagai 

lembaga pendidikan Islam, agen perubahan sosial, dan aspek psikologis santri. Sementara itu, 

pembacaan epistemologis yang mendalam terhadap formasi nalar santri, genealogi pengetahuan 

pesantren, dan karakteristik metodologis khasnya masih sangat terbatas. Padahal, pesantren 

sesungguhnya memiliki tradisi epistemik yang dibangun atas Al-Qur’an, Hadis, dan kitab kuning 

sebagai sumber otoritatif pengetahuan, dengan metode transmisi ilmu yang khas seperti sistem sanad 

dan ijazah yang menjamin kontinuitas intelektual lintas generasi. 

Minimnya rekonstruksi paradigma epistemologi pesantren dalam konteks keilmuan 

kontemporer menyebabkan tradisi ini sulit beroperasi secara optimal di tengah tuntutan akademik 

modern. Pesantren sering mengalami kekerasan epistemik ketika praktik-praktik tradisionalnya 

seperti penghormatan kepada kyai atau metode pembelajaran klasik dilabeli sebagai tidak rasional 

atau feodal tanpa memahami rasionalitas internalnya. Kritik terhadap pesantren yang lahir dari 

ketidaktahuan epistemik ini justru menunjukkan kegagalan dunia akademik untuk mengenali 

http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/


 

 

 

 

  84   

  
 

 

 

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi Sinta 5 No.36/E/KPT/2022, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3 , https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/ 
 

Vol. 11 No. 01     

2026            

pesantren sebagai institusi kultural dan epistemik pribumi yang memadukan dimensi ilmu, etika, dan 

spiritualitas dengan logika tersendiri. Ketiadaan pembacaan epistemologis yang memadai 

mengakibatkan pesantren terus-menerus dipaksa beradaptasi dengan standar akademik modern 

yang tidak selalu kompatibel dengan keunikan epistemologisnya, sehingga berpotensi menggerus 

otonomi intelektualnya sebagai tradisi pengetahuan yang berdiri sendiri. 

Oleh sebab itu, problematika epistemologis ini mendesak dilakukannya kajian mendalam 

terhadap pesantren sebagai tradisi epistemik yang memiliki kemandirian intelektual, guna 

merekonstruksi posisi epistemologi pesantren dalam lanskap pendidikan Islam Indonesia dan 

membebaskannya dari inferioritas epistemik yang selama ini menghegemoni. 

Artikel ini hendak mengurai tantang epistemologi pesantren yang bekerja sebagai sistem 

produksi, legitimasi, dan transmisi pengetahuan Islam yang berbeda dari epistemologi pendidikan 

modern dan akademik. Terdapat empat pertanyaan mendasar, yaitu: Pertama, bagaimana struktur 

epistemik pesantren dibangun melalui relasi antara kitab kuning, otoritas kiai, dan tradisi sanad 

keilmuan? Kedua, dalam kerangka epistemologi, apa posisi akal, wahyu, pengalaman spiritual, dan 

praktik sosial dalam proses memperoleh pengetahuan di pesantren? Dan, ketiga, bagaimana habitus 

kepesantrenan (ta’dzim, tirakat, khidmah, adab) berfungsi sebagai mekanisme epistemik, bukan 

sekadar etika moral?  

 

METODE PENELITIAN   

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan (library 

research) yang berorientasi pada kajian epistemologis-filosofis. Pendekatan ini dipilih karena fokus penelitian 

tidak terletak pada pengukuran empiris atau analisis statistik, melainkan pada pembacaan mendalam terhadap 

pesantren sebagai tradisi epistemik Islam yang memiliki rasionalitas, metodologi, dan sistem legitimasi 

pengetahuan yang khas. Kajian ini menempatkan epistemologi Islam sebagai kerangka analisis utama, 

khususnya melalui integrasi epistemologi bayani, burhani, dan ‘irfani. Ketiga kerangka tersebut digunakan 

untuk membaca relasi antara kitab kuning, otoritas kiai, tradisi sanad, serta habitus kepesantrenan seperti 

ta’dzim, tirakat, khidmah, dan adab sebagai mekanisme epistemik dalam produksi dan transmisi pengetahuan 

Islam di pesantren.  

Sumber data penelitian terdiri atas literatur primer berupa kitab kuning, karya ulama pesantren, serta 

tulisan-tulisan intelektual Muslim yang membahas epistemologi Islam dan pendidikan pesantren. Literatur 

sekunder meliputi buku, artikel jurnal, dan hasil penelitian terdahulu yang relevan dengan kajian pesantren 

dan kritik terhadap epistemologi pendidikan modern. Pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumen 

dan pembacaan hermeneutik-kritis terhadap teks, dengan menekankan pemahaman atas logika internal tradisi 

keilmuan pesantren. Analisis data dilakukan secara interpretatif dan reflektif dengan menelusuri struktur 

epistemik pesantren, posisi akal, wahyu, pengalaman spiritual, dan praktik sosial dalam proses memperoleh 

pengetahuan. Analisis ini diarahkan pada rekonstruksi epistemologi pesantren sebagai sistem pengetahuan 

yang integratif dan otonom, serta untuk menegaskan posisinya dalam lanskap pendidikan Islam kontemporer 

tanpa tunduk pada hegemoni epistemologi Barat-modern. Keabsahan data dijaga melalui konsistensi 

argumentatif, koherensi filosofis, dan dialog kritis antara teks klasik pesantren dan literatur akademik modern, 

sehingga hasil penelitian dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah sekaligus kontekstual. 

 

http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/


 

 

 

 

  85   

  
 

 

 

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi Sinta 5 No.36/E/KPT/2022, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3 , https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/ 
 

Vol. 11 No. 01     

2026            

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Kekosongan Filosofis Kajian Epistemologi Pesantren: Sebuah Kritik 

Kekosongan kajian epistemologi filosofis pesantren merupakan persoalan serius yang 

mencerminkan minimnya upaya sistematis dalam membangun kerangka teoretis tentang hakikat, 

sumber, metode, dan validitas pengetahuan dalam tradisi kepesantrenan. Meskipun penelitian 

tentang pesantren sangat melimpah di perguruan tinggi, namun belum ada langkah sistematis yang 

menyusun hasil-hasil penelitian tersebut menjadi satu bangunan epistemologi kajian pesantren. 

Kajian yang berkembang cenderung berfokus pada aspek sosiologis, manajerial, dan kultural 

pesantren seperti tokoh pengasuh, fungsi sosial, dan aspek psikologis santri, sementara pembacaan 

epistemologis yang mendalam terhadap formasi nalar, genealogi pengetahuan, dan karakteristik 

metodologis khasnya masih sangat terbatasKekosongan ini menciptakan inferioritas epistemik 

pesantren di hadapan standar akademik modern yang berparadigma Barat. Pesantren sebagai tradisi 

epistemik yang memiliki landasan filosofis mandiri, sebut saja seperti integrasi epistemologi Bayani, 

Burhani, dan ‘Irfani, tidak terformulasikan secara memadai dalam diskursus akademik kontemporer. 

Akibatnya, praktik-praktik tradisional pesantren seperti sistem sanad, ijazah, dan metode sorogan-

bandongan sering dilabeli tidak rasional tanpa pemahaman terhadap rasionalitas internalnya. 

Problem dikotomi ilmu antara ilmu keagamaan dan ilmu rasional yang masih mengendap di pesantren 

juga menunjukkan belum terbangunnya paradigma epistemologis yang kokoh. Ketiadaan kajian 

epistemologi filosofis yang sistematis menyebabkan pesantren kehilangan daya artikulasi teoretis 

untuk mempertahankan otonomi intelektualnya sebagai ruang produksi pengetahuan yang berdiri 

sendiri dalam lanskap keilmuan global. 

 

Epistemologi: Dari Teori Pengetahuan ke Rezim Pengetahuan 

Epistemologi, sebagai cabang filsafat yang mengkaji hakikat, sumber, dan batas-batas 

pengetahuan, telah mengalami transformasi paradigmatik yang signifikan dari pendekatan klasik 

menuju epistemologi sosial kontemporer. Pergeseran ini menandai perpindahan fundamental dari 

pemahaman pengetahuan sebagai entitas individual dan objektif menuju pengakuan bahwa 

pengetahuan merupakan konstruksi sosial yang dibentuk oleh relasi kuasa, konteks historis, dan 

praktik sosial. 

Dalam tradisi filsafat Barat, epistemologi klasik berangkat dari pertanyaan mendasar tentang 

sumber, justifikasi, dan kepastian pengetahuan dengan menempatkan subjek individual sebagai 

pusat analisis. Sejak Plato hingga Descartes, pengetahuan dipahami sebagai representasi mental yang 

benar tentang realitas eksternal, yang dapat diverifikasi melalui rasio atau pengalaman indrawi. 

Dalam kerangka ini, kebenaran bersifat universal, ahistoris, dan terlepas dari konteks sosial subjek 

yang mengetahui. Epistemologi klasik dengan demikian mengandaikan bahwa kondisi sosial, politik, 

dan kultural tidak relevan terhadap status kebenaran suatu pengetahuan. 

Dalam perspektif klasik, epistemologi dipahami sebagai teori pengetahuan yang berfokus pada 

pertanyaan fundamental tentang bagaimana subjek individu mengetahui sesuatu dan apa yang dapat 

diketahui secara objektif. Aristoteles membagi pengetahuan menjadi episteme (pengetahuan 

http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/


 

 

 

 

  86   

  
 

 

 

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi Sinta 5 No.36/E/KPT/2022, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3 , https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/ 
 

Vol. 11 No. 01     

2026            

intelektual), techne (keterampilan teknis), dan phronesis (kebijaksanaan praktis), dengan 

menekankan korespondensi antara realitas dan proposisi sebagai kriteria kebenaran. Tradisi ini 

dilanjutkan oleh rasionalisme Descartes yang menempatkan akal sebagai fondasi pengetahuan yang 

pasti, dan empirisme Locke yang menekankan pengalaman inderawi sebagai sumber pengetahuan. 

Immanuel Kant kemudian berupaya mensintesiskan kedua aliran ini melalui kritik rasio, meskipun 

tetap terjebak pada pencarian kebenaran yang bersifat final dan mutlak, dengan mengabaikan 

fenomena sosial yang bersifat majemuk dan menyejarah. 

Ciri utama epistemologi klasik adalah asumsi bahwa pengetahuan bersifat netral, objektif, dan 

terpisah dari konteks sosial-historis. Pengetahuan dipandang sebagai cerminan realitas eksternal 

yang dapat diakses melalui kemampuan rasional atau empiris individu, tanpa mempertimbangkan 

bagaimana faktor-faktor seperti ras, gender, kelas, dan budaya memengaruhi produksi dan 

penerimaan pengetahuan. Paradigma ini melahirkan pemisahan antara subjek yang mengetahui dan 

objek yang diketahui, serta menciptakan dikotomi tegas antara fakta dan nilai, ilmu dan ideologi. 

Selain epistemologi klasik, juga terdapat epistemologi sosial. Epistemologi sosial muncul 

sebagai kritik terhadap reduksionisme individualistik ala epistemologi klasik. Aliran ini menegaskan 

bahwa pengetahuan selalu diproduksi, didistribusikan, dan dilegitimasi dalam konteks sosial 

tertentu. Tokoh-tokoh seperti Karl Mannheim, Thomas Kuhn, dan Alvin Goldman menunjukkan 

bahwa faktor-faktor seperti komunitas epistemik, institusi, otoritas, serta relasi kekuasaan turut 

menentukan apa yang dianggap sebagai pengetahuan yang sah. Dalam perspektif ini, subjek 

epistemik tidak pernah netral, melainkan terbenam dalam jaringan praktik sosial dan historis. 

Lahirnya epistemologi sosial ini merupakan kritik radikal terhadap asumsi-asumsi 

epistemologi klasik dengan menegaskan bahwa pengetahuan bukanlah produk individu yang 

terisolasi, melainkan hasil interaksi kompleks antara individu, komunitas, dan struktur sosial. 

Pengetahuan diproduksi dan disebarluaskan dalam komunitas melalui praktik-praktik sosial yang 

melibatkan nilai, kepentingan, dan relasi kuasa. Pendekatan konstruktivisme menegaskan bahwa 

pengetahuan merupakan hasil interaksi aktif antara individu dan realitas sosial, sementara 

pendekatan hermeneutik berfokus pada pemahaman makna melalui interpretasi konteks sosial dan 

budaya. 

Michel Foucault memberikan kontribusi paling signifikan dalam transformasi ini dengan 

memperkenalkan konsep episteme bukan sekadar sebagai pengetahuan, melainkan sebagai sistem 

keseluruhan berpikir masyarakat yang melahirkan pengetahuan, kuasa, dan kebenaran dalam 

hubungan sirkular. Menurut Foucault, pengetahuan tidak pernah netral atau objektif, melainkan 

dihasilkan dan digunakan dalam konteks kekuasaan yang melibatkan konflik dan dominasi. 

Pengetahuan memiliki fungsi kuasa yang mengatur perilaku, menghasilkan norma-norma sosial, dan 

memperkuat hierarki kekuasaan yang ada. Kekuasaan dan pengetahuan merupakan satu kesatuan 

yang tidak bisa dipisahkan; tidak akan ada kekuasaan tanpa ada pengetahuan, demikian pula 

sebaliknya. 

Perpindahan dari epistemologi klasik ke epistemologi sosial menandai transformasi 

pemahaman pengetahuan dari teori ke rezim. Jika episteme ini menetap dan melembaga, ia akan 

http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/


 

 

 

 

  87   

  
 

 

 

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi Sinta 5 No.36/E/KPT/2022, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3 , https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/ 
 

Vol. 11 No. 01     

2026            

menjadi rezim wacana yang berimplikasi terhadap praktik sosial, sikap, dan perilaku subjek. Dalam 

konteks ini, pertanyaan epistemologis bergeser dari “apa yang dapat kita ketahui?” menjadi “siapa 

yang berhak menentukan apa yang dianggap sebagai pengetahuan yang sah?” Pengetahuan tidak lagi 

dipahami sebagai hasil penemuan tentang realitas objektif, tetapi sebagai hasil interaksi sosial yang 

dibentuk oleh berbagai faktor, termasuk kekuasaan, budaya, dan nilai-nilai sosial. 

Dengan demikian, epistemologi sosial mengungkapkan bahwa praktik ilmiah selalu tertanam 

dalam lingkungan sosial dan tidak berkembang dalam ruang hampa. Maraknya misinformasi dan 

filter bubble di media sosial menunjukkan bahwa pengetahuan tidak hanya bergantung pada bukti 

individual, tetapi juga pada struktur sosial dan teknologi yang memengaruhi akses informasi. Artinya, 

epistemologi kontemporer tidak lagi sekadar teori tentang pengetahuan, tetapi juga kritik terhadap 

relasi kuasa yang membentuk, melegitimasi, dan mereproduksi pengetahuan dalam masyarakat, serta 

pengakuan bahwa pengetahuan adalah praktik sosial yang terikat konteks historis dan kultural. 

 

Epistemologi Praksis: Pengetahuan sebagai Relasi Knowing–Being–Doing 

Epistemologi praksis berangkat dari kritik terhadap epistemologi representasional yang memahami 

pengetahuan terutama sebagai proposisi benar yang terpisah dari subjek dan konteks praksisnya. 

Dalam tradisi klasik, pengetahuan (episteme) sering dipisahkan dari tindakan (praxis), sehingga 

kebenaran direduksi menjadi korespondensi antara pikiran dan realitas. Epistemologi praksis 

menolak dikotomi ini dengan menegaskan bahwa pengetahuan selalu terwujud, diuji, dan dimaknai 

dalam tindakan konkret serta pengalaman hidup subjek yang mengetahui. 

Dalam kerangka epistemologi praksis, pengetahuan tidak dipahami sebagai entitas statis, 

melainkan sebagai sesuatu yang hidup dalam praktik sosial. Pandangan ini menemukan landasan 

filosofisnya dalam pragmatisme klasik—khususnya pada John Dewey—yang memandang 

pengetahuan sebagai alat (instrument) untuk memecahkan persoalan nyata manusia. Kebenaran, dalam 

pengertian ini, tidak diukur semata oleh konsistensi logis, tetapi oleh daya guna dan transformasi 

yang dihasilkan dalam praksis. 

Relasi knowing–being–doing menjadi konsep kunci dalam epistemologi praksis. Knowing tidak 

berdiri netral, melainkan selalu terikat dengan being, yakni cara subjek hadir dan membentuk dirinya 

di dunia. Pengetahuan memengaruhi cara hidup, sikap etis, dan orientasi eksistensial seseorang. 

Sebaliknya, being—habitus, disposisi moral, dan pengalaman historis—membentuk horizon 

kemungkinan pengetahuan. Doing kemudian menjadi medan artikulasi keduanya: tindakan konkret 

tempat pengetahuan diuji, dikoreksi, dan direproduksi. 

Pemikiran ini diperkaya oleh filsafat praksis kritis, terutama dalam karya Paulo Freire, yang 

menekankan bahwa pengetahuan sejati lahir dari refleksi kritis atas tindakan (praxis reflektif). Dalam 

konteks ini, mengetahui berarti terlibat secara aktif dalam proses transformasi sosial, bukan sekadar 

memahami realitas secara teoretis. Pengetahuan yang terpisah dari praksis justru berisiko menjadi 

ideologis dan opresif. 

Dengan demikian, epistemologi praksis membawa implikasi normatif yang kuat. Ia menuntut 

integrasi antara dimensi kognitif, ontologis, dan etis dalam memahami pengetahuan. Pengetahuan 

http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/


 

 

 

 

  88   

  
 

 

 

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi Sinta 5 No.36/E/KPT/2022, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3 , https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/ 
 

Vol. 11 No. 01     

2026            

tidak lagi dinilai hanya dari validitas logisnya, tetapi juga dari dampaknya terhadap pembentukan 

subjek dan perubahan sosial. Dalam perspektif ini, epistemologi praksis menawarkan kerangka 

alternatif untuk memahami pengetahuan sebagai proses hidup yang dinamis—sebuah relasi 

berkelanjutan antara mengetahui, menjadi, dan bertindak. 

 

Pesantren sebagai Komunitas Epistemik 

Pesantren merupakan komunitas epistemik yang memiliki sistem pengetahuan khas dengan 

mekanisme produksi, transmisi, dan legitimasi kebenaran yang berbeda secara mendasar dari 

lembaga pendidikan modern. Ciri khasnya antara lain kiai memegang peran sentral sebagai pemimpin 

dan pusat legitimasi. Secara khusus, praktik otoritas kiai, feodalisme internal, dan modal keagamaan 

dalam pesantren menimbulkan dinamika sosial yang kompleks dan membutuhkan pemahaman 

mendalam. 

Sebagai komunitas epistemik, pesantren tidak sekadar menjadi institusi pendidikan formal, 

melainkan ruang sosial-intelektual yang di dalamnya berlangsung proses pembentukan nalar, 

pengalaman spiritual, dan akumulasi modal keagamaan melalui interaksi intensif antara kyai, santri, 

dan tradisi keilmuan Islam. Pesantren membangun sistem regulasi berbasis teks keagamaan, otoritas 

kyai, dan tradisi berabad-abad yang mereproduksi pola hierarkis dan mekanisme distribusi 

pengetahuan yang unik. 

1. Tradisi, Otoritas, dan Legitimasi Kebenaran 

Dalam perspektif Max Weber, pesantren dapat dipahami sebagai lembaga keagamaan yang 

memiliki otoritas sosial berdasarkan tiga tipe: otoritas tradisional, otoritas karismatik, dan otoritas 

legal-rasional. Otoritas tradisional pesantren muncul dari tradisi dan ketokohan leluhur yang 

diwariskan secara turun-temurun, di mana kyai sebagai pemimpin spiritual dan intelektual sangat 

dihormati dan diakui oleh santri. Kyai sebagai pemegang otoritas tertinggi merefleksikan model 

otoritas yang berlandaskan pada penguasaan teks keagamaan, karisma personal, dan legitimasi 

simbolik yang diperoleh melalui sistem sanad dan ijazah. 

Legitimasi kebenaran dalam pesantren dibangun melalui mekanisme yang kompleks: pertama, 

melalui transmisi pengetahuan langsung dari kyai ke santri dalam sistem sorogan dan bandongan 

yang menjamin kontinuitas intelektual lintas generasi; kedua, melalui pengakuan komunitas atas 

otoritas keilmuan kyai yang didasarkan pada penguasaan kitab kuning dan kedalaman spiritual; 

ketiga, melalui reproduksi budaya pesantren yang membentuk habitus santri dalam mengakui posisi 

tinggi kyai sebagai sumber legitimasi kebenaran  Sistem ijazah dan sanad menjadi mekanisme kontrol 

kualitas epistemik yang memastikan bahwa pengetahuan yang ditransmisikan memiliki jalur 

otoritatif yang terhubung hingga ke sumber asli ajaran Islam. 

Namun, otoritas tradisional pesantren menghadapi tantangan di era digital, di mana distribusi 

pengetahuan menjadi lebih terbuka dan menggeser posisi kyai sebagai satu-satunya sumber 

legitimasi simbolik. Meskipun demikian, otoritas kyai terus bertahan karena pesantren berfungsi 

sebagai ruang transmisi nilai-nilai kebudayaan pesantren yang secara alami dibentuk dalam praktik 

sehari-hari santri. Proses legitimasi kebenaran dalam pesantren tidak dapat dilepaskan dari relasi 

http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/


 

 

 

 

  89   

  
 

 

 

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi Sinta 5 No.36/E/KPT/2022, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3 , https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/ 
 

Vol. 11 No. 01     

2026            

kuasa yang terstruktur dan hierarkis, yang menyokong pembentukan sistem sosial pesantren sebagai 

ruang komunitas religius yang tertutup dan intensif. 

2. Posisi Pesantren dalam Peta Epistemologi Islam 

Dalam konteks epistemologi Islam, pesantren menempati posisi unik sebagai lembaga yang 

mengintegrasikan tiga kerangka epistemologis utama: Bayani (tekstual-normatif), Burhani (rasional-

empiris/demonstratif), dan ‘Irfani (intuitif-spiritual). Epistemologi Bayani menempatkan Al-Qur'an, 

Hadis, dan kitab kuning sebagai sumber otoritatif pengetahuan yang memiliki otoritas penuh dalam 

memberikan arah dan makna kebenaran. Pendekatan Bayani ini tampak dominan dalam sistem 

pembelajaran pesantren melalui pengajian kitab kuning dan metode hafalan yang menekankan 

pemahaman teks suci sebagai basis pengetahuan. 

Epistemologi Bayani dalam pesantren terimplementasi melalui tradisi diskusi ilmiah (bahtsul 

masail) dan perdebatan fikih yang menggunakan nalar logis dan argumentasi rasional untuk 

memahami hukum Islam. Meskipun sering dianggap kurang dominan dibanding Bayani, pendekatan 

Burhani sebenarnya menjadi bagian penting dalam tradisi intelektual pesantren, khususnya dalam 

kajian ushul fiqh dan mantiq (logika) Sementara itu, epistemologi ‘Irfani menjadi dimensi khas 

pesantren yang membedakannya dari institusi pendidikan modern, yaitu penekanan pada 

pengalaman spiritual, riyadhah (latihan spiritual), dan pembentukan akhlak melalui relasi murshid-

murid antara kyai dan santri. 

Integrasi ketiga epistemologi ini menempatkan pesantren dalam posisi strategis dalam peta 

epistemologi Islam sebagai model pendidikan yang tidak hanya mengembangkan kecerdasan 

intelektual, tetapi juga kecerdasan emosional dan spiritual. Pesantren menjadi ruang di mana 

pengetahuan tekstual (Bayani), penalaran rasional (Burhani), dan pengalaman spiritual (‘Irfani) berjalan 

secara simultan dan saling melengkapi, menciptakan model pendidikan holistik yang membentuk 

santri sebagai insan kamil. Namun, posisi pesantren dalam peta epistemologi Islam juga menghadapi 

tantangan untuk merekonstruksi paradigma epistemologisnya agar tetap relevan dengan tuntutan 

akademik modern tanpa kehilangan otonomi intelektualnya sebagai tradisi pengetahuan yang berdiri 

sendiri. 

Tabel 1. Integrasi Tiga Pilar Epistemologi Islam 

Pilar 

Epistemologi 
Fokus Utama Implementasi di Pesantren 

Bayani Tekstual-Normatif 
Pengkajian Al-Qur'an, Hadis, dan Kitab 

Kuning melalui hafalan. 

Burhani 
Rasional-Empiris/ 

Demonstratif 

Diskusi ilmiah (Bahtsul Masail), kajian Ushul 

Fiqh, dan logika (Mantiq). 

Irfani Intuitif-Spiritual 
Pengalaman spiritual, Riyadhah, dan relasi 

murshid-murid. 

 

Struktur Epistemologi Pesantren 

http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/


 

 

 

 

  90   

  
 

 

 

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi Sinta 5 No.36/E/KPT/2022, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3 , https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/ 
 

Vol. 11 No. 01     

2026            

1. Wahyu, Akal, Tradisi, dan Sanad sebagai Sumber Pengetahuan 

Dalam tradisi keilmuan Islam, khususnya di lingkungan pesantren, persoalan sumber 

pengetahuan menempati posisi yang sangat fundamental. Pengetahuan tidak dipahami semata-mata 

sebagai hasil olah rasio atau pengalaman empiris, melainkan sebagai hasil integrasi antara wahyu 

ilahi, kemampuan akal manusia, tradisi keilmuan yang diwariskan, serta otoritas sanad keilmuan. 

Struktur epistemologis ini membedakan pesantren dari sistem pengetahuan modern yang cenderung 

menempatkan rasio dan empirisme sebagai sumber utama kebenaran. Oleh karena itu, pembahasan 

mengenai wahyu, akal, tradisi, dan sanad menjadi kunci untuk memahami bangunan epistemologi 

pesantren secara utuh. 

Pertama, wahyu merupakan sumber pengetahuan paling fundamental dalam Islam. Al-Qur’an 

dan Sunnah dipahami sebagai kebenaran absolut yang berasal dari Tuhan, sehingga memiliki otoritas 

epistemik tertinggi. Dalam pesantren, wahyu tidak hanya diperlakukan sebagai teks suci yang dibaca 

secara ritual, tetapi juga sebagai basis normatif dan teoritis bagi seluruh bangunan ilmu keislaman. 

Kajian tafsir, hadits, fiqh, dan ushul fiqh semuanya berpijak pada wahyu sebagai sumber primer 

pengetahuan. 

Wahyu berfungsi sebagai penentu batas (hudūd) bagi aktivitas intelektual manusia. Akal diberi 

ruang untuk bekerja, namun tetap berada dalam kerangka nilai dan makna yang ditetapkan oleh 

wahyu. Dengan demikian, epistemologi pesantren menolak dikotomi antara agama dan ilmu, karena 

seluruh pengetahuan pada akhirnya bermuara pada kebenaran ilahi. 

Kedua, akal sebagai instrumen pemahaman. Akal (‘aql) memiliki peran penting sebagai 

instrumen untuk memahami, menafsirkan, dan mengontekstualisasikan wahyu. Dalam tradisi 

pesantren, akal tidak diposisikan sebagai sumber kebenaran independen yang otonom, melainkan 

sebagai alat (alat al-fahm) untuk menggali makna wahyu dan realitas. Melalui akal, santri dilatih 

untuk memahami struktur bahasa Arab, logika hukum Islam, serta hubungan sebab-akibat dalam 

realitas sosial. 

Dalam kajian ushul fiqh, akal berperan signifikan dalam proses ijtihad, qiyas, dan istinbath 

hukum. Namun, penggunaan akal selalu dikontrol oleh prinsip kehati-hatian (iḥtiyāṭ) agar tidak 

bertentangan dengan nash yang qath‘i. Dengan demikian, epistemologi pesantren menampilkan 

hubungan harmonis antara wahyu dan akal, bukan hubungan antagonistik sebagaimana sering 

diasumsikan dalam epistemologi modern Barat. 

Ketiga, tradisi keilmuan sebagai media transmisi ilmu. Tradisi keilmuan (turāṯ) merupakan 

sumber pengetahuan yang sangat penting dalam dunia pesantren. Tradisi ini terwujud dalam 

pengajaran kitab-kitab klasik (kitab kuning) yang ditulis oleh para ulama otoritatif lintas generasi. 

Kitab-kitab tersebut tidak hanya menyimpan pengetahuan tekstual, tetapi juga metodologi berpikir 

dan etika intelektual para ulama. 

Melalui tradisi, pesantren menjaga kesinambungan intelektual antara generasi salaf dan 

generasi kontemporer. Tradisi tidak dipahami sebagai sesuatu yang beku, melainkan sebagai ruang 

dialog antara masa lalu dan masa kini. Inilah sebabnya pesantren mampu mempertahankan identitas 

keilmuannya sekaligus beradaptasi dengan perubahan zaman. 

http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/


 

 

 

 

  91   

  
 

 

 

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi Sinta 5 No.36/E/KPT/2022, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3 , https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/ 
 

Vol. 11 No. 01     

2026            

Keempat, sanad sebagai jaminan otoritas pengetahuan. Sanad merupakan ciri khas 

epistemologi pesantren yang membedakannya dari sistem pendidikan modern. Sanad tidak sekadar 

rantai transmisi keilmuan, tetapi juga mekanisme validasi epistemik. Melalui sanad, sebuah ilmu 

dinilai sahih karena ditransmisikan oleh guru yang kompeten, terpercaya, dan memiliki otoritas 

ilmiah. 

Dalam tradisi pesantren, ilmu tanpa sanad dianggap rapuh secara epistemologis. Sanad 

memastikan bahwa pengetahuan tidak terlepas dari etika, tanggung jawab moral, dan keterhubungan 

spiritual antara guru dan murid. Oleh karena itu, sanad berfungsi tidak hanya sebagai legitimasi 

akademik, tetapi juga sebagai sarana pembentukan karakter dan keberkahan ilmu. Sanad keilmuan 

merupakan mekanisme epistemik yang sangat penting dalam tradisi pesantren. Sanad berfungsi 

sebagai alat validasi pengetahuan, yang memastikan bahwa suatu ajaran atau pemahaman memiliki 

keterhubungan otoritatif dengan sumber-sumber awal Islam. Dalam konteks ini, kebenaran 

pengetahuan tidak ditentukan oleh kebaruan ide atau metode kritik modern, melainkan oleh 

kesinambungan transmisi dari guru ke murid secara terpercaya. 

Dalam tradisi hadis dan fikih, sanad bukan hanya ctatan historis, tetapi juga struktur 

epistemologis yang menjamin otentisitas dan akuntabilitas pengetahuan. Pesantren mengadopsi 

prinsip ini secara luas dalam pengajaran kitab kuning, di mana legitimasi pengajaran kiai sering kali 

ditopang oleh ijazah dan silsilah keilmuan yang jelas. Dengan demikian, sanad berfungsi sebagai 

epistemic filter yang membatasi otoritas penafsiran hanya pada mereka yang memiliki keterhubungan 

ilmiah yang sah. Mengenai otentisitas ini, Ahmad Sahidah menyebut sebagai bentuk realisasi diri 

konkret yang berkaitan dengan kehidupan sosio-kultural dan tidak dibekap dalam simbol-simbol 

mercusuar yang dirujuk sebagai keaslian semu. Namun demikian, keotentikan dan kenirotentikan itu 

tidak bernilai positif dan negatif. Keduanya adalah cara mengada kita di dunia ini.  

Sanad juga berperan sebagai mekanisme sosial yang mengatur distribusi otoritas keilmuan. 

Melalui sanad, pengetahuan tidak bersifat bebas nilai atau individualistik, melainkan terikat pada 

tanggung jawab moral dan intelektual. Setiap mata rantai sanad mengandung dimensi etis: kesetiaan 

pada ajaran, kejujuran ilmiah, dan kehati-hatian dalam berfatwa. Hal ini menjadikan sanad bukan 

sekadar alat legitimasi, tetapi juga instrumen pembentukan etika keilmuan. 

Keempat sumber pengetahuan—wahyu, akal, tradisi, dan sanad—membentuk struktur 

epistemologi pesantren yang integratif dan holistik. Wahyu menjadi fondasi normatif, akal berfungsi 

sebagai instrumen analisis, tradisi menjaga kesinambungan intelektual, dan sanad memastikan 

otoritas serta validitas ilmu. Struktur ini menjadikan pesantren bukan sekadar lembaga pendidikan, 

tetapi juga pusat transmisi nilai, etika, dan spiritualitas keilmuan Islam. 

 

Tabel 2. Sumber pengetahuan dalam epistemologi pesantren 

Elemen 

Utama 

Konsep Kunci Fungsi Epistemologis Ciri Khas 

Wahyu Al-Qur’an dan 

Sunnah 

Fondasi normatif dan kebenaran 

absolut 

Menjadi batas (ḥudūd) 

bagi kerja akal 

http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/


 

 

 

 

  92   

  
 

 

 

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi Sinta 5 No.36/E/KPT/2022, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3 , https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/ 
 

Vol. 11 No. 01     

2026            

Akal Instrumen 

pemahaman 

Menafsirkan, 

mengontekstualkan wahyu 

Tidak otonom, tunduk 

pada wahyu 

Tradisi 

(Turāṯ) 

Kitab kuning & 

warisan ulama 

Media transmisi ilmu dan 

metodologi berpikir 

Bersifat dialogis, tidak 

statis 

Sanad Rantai transmisi 

guru–murid 

Validasi dan otoritas ilmu Menjamin keabsahan 

dan etika ilmu 

 

2. Taḥqīq, Taqlīd, dan Ta’wīl, Ijāzah sebagai Metode 

Dalam epistemologi pesantren, metode memperoleh pengetahuan memiliki posisi yang sama 

pentingnya dengan sumber pengetahuan itu sendiri. Pesantren tidak hanya mentransmisikan isi ilmu, 

tetapi juga cara memperoleh, memverifikasi, dan melegitimasi ilmu tersebut. Di antara metode 

epistemik yang menonjol dalam tradisi pesantren adalah taḥqīq, taqlīd, dan ta’wīl, yang dilengkapi 

dengan sistem ijāzah sebagai mekanisme otentikasi keilmuan. Keempatnya membentuk kerangka 

metodologis khas yang membedakan pesantren dari sistem pendidikan modern yang berbasis 

rasional-empiris semata. 

Pertama, taḥqīq: metode verifikasi ilmu. Taḥqīq secara terminologis berarti memastikan, 

meneliti, dan memverifikasi kebenaran suatu pendapat atau teks. Dalam tradisi pesantren, taḥqīq 

merupakan metode pembacaan kritis terhadap kitab-kitab turats dengan memperhatikan keakuratan 

teks, konteks penulisan, dan kekuatan argumentasi ulama. Metode ini menuntut kemampuan bahasa 

Arab yang mendalam, penguasaan kaidah ushul fiqh, serta pemahaman terhadap perbedaan pendapat 

(ikhtilāf). 

Melalui taḥqīq, santri diajak untuk tidak berhenti pada hafalan atau pengulangan pendapat 

ulama, tetapi menelusuri dasar argumentatifnya. Praktik taḥqīq biasanya berkembang pada tahap 

lanjut pembelajaran, ketika santri telah memiliki fondasi keilmuan yang cukup. Dengan demikian, 

taḥqīq berfungsi sebagai jembatan antara tradisi dan sikap kritis dalam epistemologi pesantren. 

Kedua, taqlīd: kepatuhan metodologis. Taqlīd sering disalahpahami sebagai sikap anti-kritis. 

Dalam konteks pesantren, taqlīd justru dipahami sebagai metode pedagogis dan epistemik yang sah, 

terutama bagi penuntut ilmu pemula. Taqlīd berarti mengikuti pendapat ulama mujtahid yang 

otoritatif karena keterbatasan kapasitas intelektual dalam melakukan ijtihad secara mandiri. 

Taqlīd berfungsi menjaga stabilitas keilmuan dan mencegah kesalahan interpretasi yang 

berpotensi merusak tatanan hukum dan akidah. Dalam epistemologi pesantren, taqlīd bukan tujuan 

akhir, melainkan tahap awal sebelum santri mencapai kemampuan taḥqīq dan ta’wīl. Oleh karena itu, 

taqlīd bersifat metodologis, bukan dogmatis. 

Ketiga, ta’wīl: interpretasi kontekstual. Ta’wīl merupakan metode penafsiran teks untuk 

menemukan makna yang lebih dalam atau lebih relevan dengan konteks tertentu. Dalam pesantren, 

ta’wīl digunakan ketika makna literal teks tidak cukup untuk menjawab persoalan baru yang muncul 

dalam masyarakat. Metode ini sangat penting dalam fiqh dan tafsir, terutama dalam menghadapi 

realitas sosial yang terus berubah. 

http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/


 

 

 

 

  93   

  
 

 

 

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi Sinta 5 No.36/E/KPT/2022, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3 , https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/ 
 

Vol. 11 No. 01     

2026            

Ta’wīl dilakukan dengan tetap berpegang pada kaidah bahasa, prinsip syariat, serta tujuan 

hukum Islam (maqāṣid al-sharī‘ah). Dengan demikian, ta’wīl mencerminkan fleksibilitas epistemologi 

pesantren tanpa harus memutus hubungan dengan tradisi keilmuan klasik. 

Keempat, ijāzah: legitimasi dan otoritas ilmu. Ijāzah merupakan metode epistemik yang 

berfungsi sebagai legitimasi formal atas penguasaan suatu ilmu atau kitab tertentu. Dalam pesantren, 

ijazah diberikan oleh kiai kepada santri yang dinilai telah memahami dan layak menyampaikan 

kembali ilmu tersebut. Ijazah tidak hanya bersifat administratif, tetapi juga spiritual dan moral. 

Melalui ijazah, kesinambungan sanad keilmuan terjaga, dan otoritas ilmu dapat 

dipertanggungjawabkan. Sistem ini menegaskan bahwa pengetahuan tidak berdiri bebas dari otoritas 

dan etika, melainkan terikat pada tanggung jawab ilmiah dan moral guru-murid. 

Dengan demikian, taḥqīq, taqlīd, ta’wīl, dan ijazah merupakan metode epistemik yang saling 

melengkapi dalam tradisi pesantren. Taqlīd menjaga stabilitas awal pembelajaran, taḥqīq 

menumbuhkan sikap kritis, ta’wīl memungkinkan kontekstualisasi, dan ijazah memastikan 

legitimasi serta keberlanjutan sanad keilmuan. Keseluruhan metode ini membentuk epistemologi 

pesantren yang khas: berakar pada tradisi, terbuka pada penalaran, dan terikat pada etika keilmuan 

Islam. 

 

Tabel 3. Metode Perolehan dan Pengolahan Pengetahuan 

Metode Pengertian Fungsi Posisi dalam 

Pembelajaran 

Taqlīd Mengikuti ulama 

mujtahid 

Stabilitas awal dan 

pedagogis 

Tahap awal santri 

Taḥqīq Verifikasi kritis Menguji dasar argumentasi Tahap lanjut 

Ta’wīl Interpretasi 

kontekstual 

Menjawab persoalan baru Fleksibilitas epistemik 

Ijāzah Legitimasi keilmuan Menjaga kesinambungan 

sanad 

Otorisasi mengajar 

 

3. Otoritas Kiai, Ijma’ Lokal, Keberkahan sebagai Validitas Kebenaran 

Dalam epistemologi pesantren, persoalan kebenaran tidak berhenti pada kesahihan sumber dan 

ketepatan metode, tetapi juga menyentuh dimensi validitas pengetahuan. Validitas kebenaran dalam 

tradisi pesantren memiliki karakter khas yang berbeda dari epistemologi modern Barat. Jika 

epistemologi modern menekankan korespondensi rasional dan empiris, pesantren menambahkan 

dimensi otoritas keilmuan, konsensus komunitas, serta nilai spiritual. Dalam kerangka ini, otoritas 

kiai, ijma’ lokal, dan keberkahan (barakah) berfungsi sebagai pilar utama validasi kebenaran ilmu. 

Pertama, otoritas kiai sebagai validator epistemik. Kiai menempati posisi sentral dalam 

struktur epistemologi pesantren. Otoritas kiai bukan semata-mata bersifat struktural atau 

karismatik, melainkan epistemik. Kiai dipandang sebagai figur yang memiliki kedalaman ilmu, 

http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/


 

 

 

 

  94   

  
 

 

 

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi Sinta 5 No.36/E/KPT/2022, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3 , https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/ 
 

Vol. 11 No. 01     

2026            

kesinambungan sanad, serta integritas moral dan spiritual yang menjadikannya rujukan utama dalam 

menentukan sahih atau tidaknya suatu pengetahuan. Dalam praktik pendidikan pesantren, 

kebenaran suatu pemahaman kitab, fatwa, atau praktik keagamaan sering kali divalidasi melalui 

pengesahan kiai. Hal ini menunjukkan bahwa pengetahuan tidak berdiri secara individual, tetapi 

selalu berada dalam relasi guru-murid. Otoritas kiai juga berfungsi sebagai penyeimbang antara 

kebebasan intelektual dan kedisiplinan tradisi, sehingga inovasi pemikiran tetap berada dalam 

koridor keilmuan Islam. 

Kedua, ijma‘ lokal sebagai konsensus komunitas. Selain otoritas individual kiai, validitas 

kebenaran dalam pesantren juga ditentukan oleh ijma‘ lokal. Ijma‘ lokal merujuk pada kesepakatan 

para kiai atau ulama dalam satu lingkungan pesantren atau wilayah tertentu terhadap suatu 

persoalan keagamaan atau sosial. Bentuk ijma‘ ini tidak selalu bersifat formal seperti ijma‘ klasik 

dalam ushul fiqh, tetapi hadir sebagai konsensus praktis yang hidup dalam komunitas Ijma‘ lokal 

berfungsi sebagai mekanisme legitimasi sosial pengetahuan. Ia memastikan bahwa suatu pandangan 

tidak bersifat menyimpang atau individualistis, melainkan selaras dengan tradisi keilmuan dan 

kebutuhan masyarakat setempat. Dalam konteks ini, pesantren menunjukkan karakter epistemologi 

komunal, di mana kebenaran dibentuk melalui dialog dan kesepakatan kolektif, bukan semata klaim 

rasional personal 

Ketiga, keberkahan sebagai dimensi spiritual kebenaran. Keberkahan (barakah) merupakan 

aspek unik dalam validasi kebenaran pesantren. Pengetahuan yang benar tidak hanya diukur dari 

ketepatan dalil atau argumentasi, tetapi juga dari dampak etis dan spiritualnya. Ilmu yang membawa 

manfaat, menumbuhkan akhlak, dan mendekatkan kepada Allah dianggap memiliki keberkahan. 

Dalam tradisi pesantren, keberkahan sering dikaitkan dengan adab terhadap guru, keikhlasan dalam 

belajar, serta kesinambungan sanad. Ilmu yang diperoleh tanpa adab atau tanpa restu guru diyakini 

kehilangan keberkahannya, meskipun secara tekstual benar. Dengan demikian, keberkahan berfungsi 

sebagai indikator kebenaran yang bersifat transrasional dan etis. 

Dengan demikian, otoritas kiai, ijma‘ lokal, dan keberkahan membentuk kerangka validitas 

kebenaran yang khas dalam epistemologi pesantren. Kiai menjamin otoritas ilmiah, ijma‘ lokal 

memberikan legitimasi sosial, dan keberkahan menghadirkan dimensi spiritual serta etis. Ketiganya 

saling melengkapi dan menegaskan bahwa kebenaran dalam pesantren bukan hanya persoalan logika 

dan teks, tetapi juga tanggung jawab moral, sosial, dan spiritual. Inilah yang menjadikan epistemologi 

pesantren tetap relevan dan hidup di tengah perubahan zaman. 

Tabel 4. Validitas kebenaran dalam pesantren 

Pilar Validitas Makna Fungsi Validasi Karakter 

Otoritas Kiai Figur ilmuwan dan 

moral 

Menentukan sahih-

tidaknya ilmu 

Epistemik & 

spiritual 

Ijma‘ Lokal Konsensus komunitas 

kiai 

Legitimasi sosial 

pengetahuan 

Komunal 

Keberkahan 

(Barakah) 

Dampak etis & 

spiritual 

Ukuran nilai guna ilmu Transrasional 

http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/


 

 

 

 

  95   

  
 

 

 

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi Sinta 5 No.36/E/KPT/2022, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3 , https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/ 
 

Vol. 11 No. 01     

2026            

 

Habitus Kepesantrenan sebagai Mekanisme Epistemologis 

1. Adab sebelum Ilmu: Fondasi Epistemik 

Dalam tradisi pesantren, adagium al-adab qabla al-‘ilm (adab sebelum ilmu) bukan sekadar etika 

pedagogis, melainkan fondasi epistemik yang menentukan kemungkinan hadirnya pengetahuan yang 

sah. Ta’ẓīm (penghormatan kepada guru dan ilmu), khidmah (pengabdian), dan riyāḍah (latihan 

spiritual) dipahami sebagai disiplin awal yang membentuk kesiapan subjek untuk menerima dan 

mengolah pengetahuan secara benar. Tanpa adab, ilmu dipandang kehilangan keberkahannya dan 

gagal membentuk orientasi moral subjek yang mengetahui. 

Ta’ẓīm berfungsi sebagai mekanisme pengakuan epistemik terhadap otoritas keilmuan dan 

tradisi. Dalam pesantren, penghormatan kepada kiai dan kitab tidak dimaksudkan untuk 

meniadakan nalar kritis, melainkan untuk menanamkan kesadaran bahwa pengetahuan memiliki 

silsilah, etika, dan tanggung jawab historis. Melalui khidmah, santri dilatih untuk menundukkan ego 

epistemik, yakni kecenderungan mengklaim pengetahuan secara individualistik, dan menggantinya 

dengan sikap keterlibatan sosial dan kesediaan belajar secara gradual.  

Sementara itu, riyāḍah berfungsi sebagai latihan pembentukan batin yang menopang kejernihan 

nalar. Dalam banyak pesantren, praktik spiritual seperti wirid, puasa sunnah, dan tirakat dipahami 

sebagai cara membersihkan hati dari kesombongan dan distorsi afektif yang dapat merusak proses 

mengetahui. Dengan demikian, ta‘ẓim, khidmah, dan riyaḍah bukan sekadar praksis moral, melainkan 

mekanisme epistemik yang membentuk struktur subjek pengetahuan dalam tradisi pesantren. 

Lebih lanjut, pesantren memandang bahwa pengetahuan tidak bersifat netral secar moral. 

Moralitas justru menjadi syarat epistemik bagi validitas dan keberterimaan ilmu. Dalam perspektif 

ini, pengetahuan yang benar bukan hanya yang koheren secara logis atau sahih secara tekstual, tetapi 

juga yang membentuk akhlak dan tanggung jawab sosial. Oleh karena itu, krisis moral dipandang 

sebagai krisis epistemik. 

Pandangan ini sejalan dengan epistemologi praksis dan epistemologi kebajikan (virtue 

epistemology) yang menekankan bahwa kualitas pengetahuan sangat bergantung pada karakter subjek 

yang mengetahui. Dalam konteks pesantren, kejujuran, tawaduk, kesabaran, dan istiqamah 

diposisikan sebagai kebajikan epistemik yang memungkinkan lahirnya pemahaman mendalam 

terhadap ilmu agama. Ilmu yang diperoleh tanpa moralitas justru berpotensi melahirkan manipulasi 

otoritas keagamaan dan penyalahgunaan wacana agama. 

Lebih jauh lagi, pesantren menempatkan adab sebagai mekanisme kontrol epistemik internal. 

Santri yang melanggar adab—seperti meremehkan guru atau menggunakan ilmu untuk kepentingan 

pragmatis—dianggap belum layak menjadi subjek otoritatif pengetahuan. Dengan demikian, 

moralitas berfungsi sebagai filter epistemik yang menjaga agar pengetahuan tetap terhubung dengan 

nilai kebaikan dan kemaslahatan publik. Dalam konteks modern yang ditandai oleh banjir informasi 

dan otoritas keagamaan instan, prinsip adab sebelum ilmu menawarkan kritik epistemologis yang 

relevan. Ia menegaskan bahwa validitas pengetahuan tidak cukup ditentukan oleh akses informasi, 

melainkan oleh pembentukan subjek bermoral. Dengan demikian, adab bukan pelengkap ilmu, 

http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/


 

 

 

 

  96   

  
 

 

 

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi Sinta 5 No.36/E/KPT/2022, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3 , https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/ 
 

Vol. 11 No. 01     

2026            

melainkan fondasi epistemik yang menentukan arah dan makna pengetahuan itu sendiri. 

 

2. Tubuh, Disiplin, dan Waktu dalam Produksi Ilmu di Pesantren 

Dalam tradisi pesantren, produksi ilmu tidak hanya berlangsung pada ranah kognitif, tetapi 

juga melalui disiplin tubuh dan pengelolaan waktu yang ketat. Praktik tirakat sebut saja seperti 

puasa sunnah, bangun malam, pembatasan tidur, dan pengendalian hawa nafsu dipahami sebagai 

metode epistemik yang membentuk kesiapan subjek untuk menerima ilmu. Dalam kerangka ini, 

tubuh bukan penghalang pengetahuan, melainkan medium yang harus didisiplinkan agar akal dan 

hati bekerja secara jernih. 

Disiplin pesantren tercermin dalam pengaturan waktu yang ketat: jadwal mengaji, ibadah, 

belajar mandiri, dan khidmah disusun secara repetitif dan berkelanjutan. Repetisi ini membentuk 

habitus epistemik santri, di mana ketekunan (mujāhadah) diposisikan sebagai syarat utama 

kedalaman ilmu. Pengetahuan tidak diperoleh secara instan, tetapi melalui akumulasi waktu yang 

panjang dan kesabaran praksis. Dengan demikian, waktu menjadi variabel epistemik, bukan sekadar 

latar kronologis. 

Tirakat juga berfungsi sebagai mekanisme penyucian afeksi. Pesantren meyakini bahwa 

kesombongan, kemalasan, dan ambisi duniawi dapat mendistorsi proses mengetahui. Oleh karena itu, 

disiplin tubuh diarahkan untuk mereduksi gangguan afektif yang menghalangi kebenaran. 

Pandangan ini sejalan dengan epistemologi kebajikan yang menekankan bahwa kualitas pengetahuan 

sangat bergantung pada pembentukan karakter subjek yang mengetahui. 

Dengan demikian, tirakat dan disiplin bukan praktik asketis tanpa rasionalitas, melainkan 

metode pengetahuan yang berakar pada asumsi bahwa kebenaran menuntut keterlibatan total subjek 

yait tubuh, waktu, dan kehendak dalam proses belajar. 

Epistemologi pesantren menolak pemisahan tajam antara tubuh, jiwa, dan akal. Pengetahuan 

dipahami sebagai hasil dari relasi integral ketiganya. Tubuh menyediakan disiplin praksis, jiwa 

membentuk orientasi moral dan spiritual, sementara akal berfungsi mengolah dan menstrukturkan 

pengetahuan. Relasi ini menjadikan proses mengetahui bersifat holistik, bukan reduktif. Dalam 

banyak kitab akhlak dan tasawuf yang diajarkan di pesantren, ditegaskan bahwa kejernihan akal 

sangat dipengaruhi oleh kondisi jiwa dan tubuh. Jiwa yang lalai atau tubuh yang tidak terlatih 

dianggap menghambat kemampuan akal dalam menangkap makna kebenaran. Oleh karena itu, 

praktik pengendalian diri dan pembiasaan adab diposisikan sebagai prasyarat epistemik, bukan 

sekadar latihan moral. 

Relasi tubuh–jiwa–akal ini juga membedakan epistemologi pesantren dari epistemologi 

modern yang cenderung menempatkan akal sebagai entitas otonom. Dalam pesantren, akal tidak 

pernah netral; ia selalu dipengaruhi oleh kondisi eksistensial subjek. Pandangan ini sejalan dengan 

kritik epistemologi kontemporer terhadap rasionalitas murni, yang menekankan keterlekatan 

pengetahuan pada tubuh dan pengalaman hidup. 

Dengan demikian, produksi ilmu dalam pesantren berlangsung dalam ruang praksis yang 

menuntut keselarasan antara disiplin tubuh, kebersihan jiwa, dan ketajaman akal. Pengetahuan tidak 

http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/


 

 

 

 

  97   

  
 

 

 

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi Sinta 5 No.36/E/KPT/2022, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3 , https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/ 
 

Vol. 11 No. 01     

2026            

sekadar diketahui, tetapi dijalani dalam ritme waktu yang teratur dan disiplin yang 

berkesinambungan. Inilah yang menjadikan pesantren sebagai ruang epistemik unik, di mana ilmu 

tumbuh melalui pembentukan manusia secara utuh. 

 

3. Spiritualitas sebagai Sumber Pengetahuan 

Spiritualitas dalam tradisi pesantren tidak dipahami semata sebagai dimensi pelengkap dari 

pengetahuan, melainkan sebagai sumber epistemik yang otonom dan setara dengan sumber-sumber 

pengetahuan lainnya seperti teks dan akal. Dalam kerangka epistemologi Islam, spiritualitas menjadi 

basis dari pendekatan 'irfānī yang menekankan pengalaman langsung terhadap realitas spiritual 

melalui riyadhah dan mujahadah untuk memperoleh penyinaran hakikat dari Allah. Pengakuan 

terhadap spiritualitas sebagai sumber pengetahuan menempatkan pesantren dalam posisi unik yang 

membedakannya dari lembaga pendidikan modern yang cenderung mengedepankan rasionalitas dan 

empirisme sambil memarginalkan dimensi transendental. 

Ilmu ladunni, misalnya, merupakan konsep sentral dalam tradisi epistemologi spiritual 

pesantren yang merujuk pada pengetahuan yang diperoleh langsung dari Allah tanpa melalui 

perantara atau cara-cara konvensional seperti membaca, belajar, atau penalaran. Istilah ladunni 

berasal dari kata Arab "ladun" yang berarti "dari sisi" atau "dari dekat," sebagaimana termaktub dalam 

QS. Al-Kahfi ayat 65 tentang ilmu yang diajarkan kepada Nabi Khidir: "wa 'allamnāhu min ladunnā 

'ilmā" (dan telah Kami ajarkan kepadanya ilmu dari sisi Kami). Menurut para ulama tafsir seperti 

Ismail Haqqi dan al-Razi, ilmu ladunni adalah pengetahuan ghaib yang diperoleh melalui jalan 

mukasyafah, yaitu tersingkapnya tabir rahasia realitas melalui cahaya kalbu yang telah disucikan. 

Dalam konteks pesantren, ilmu ladunni tidak dipahami sebagai pemberian ajaib yang datang 

tiba-tiba tanpa usaha, melainkan sebagai hasil dari proses spiritual yang panjang dan sistematis. Kitab 

Alfiyah Ibnu Malik menegaskan bahwa ilmu ladunni hanya dapat diraih oleh orang yang khusus 

(tertentu) setelah melalui usaha belajar yang sungguh-sungguh, bukan sebagai pengganti dari proses 

belajar konvensional. Ilmu ladunni dengan demikian merupakan buah dari intuisi terlatih, yaitu 

kemampuan intuitif yang dikembangkan melalui disiplin spiritual seperti riyadhah, mujahadah, dan 

tazkiyat al-nafs. 

Tradisi pesantren mencatat kisah-kisah ulama seperti Syaikhona Muhammad Kholil Bangkalan 

dan Kiai Ihsan Jampes yang dikenal memiliki ilmu ladunni, di mana mereka mampu menguasai 

pengetahuan luas tanpa akses langsung ke kitab-kitab yang mereka kutip. Fenomena ini dapat 

dipahami bukan sebagai keajaiban supernatural, melainkan sebagai manifestasi dari intuisi terlatih 

yang dihasilkan dari kesucian hati, kedalaman spiritual, dan koneksi epistemik dengan tradisi 

keilmuan melalui mekanisme tawassul dan sanad ruhani. Ilmu ladunni dalam perspektif ini 

merupakan aktualisasi dari potensi epistemik manusia yang tertinggi, yang hanya dapat diakses 

ketika dimensi spiritual dan intelektual bekerja secara sinergis dalam kerangka ketundukan kepada 

Allah sebagai sumber segala pengetahuan. 

Kemudian, pengalaman batin menempati posisi fundamental dalam epistemologi pesantren 

sebagai jalur pengetahuan yang sah dan setara dengan jalur tekstual (Bayani) dan rasional (Burhani). 

http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/


 

 

 

 

  98   

  
 

 

 

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi Sinta 5 No.36/E/KPT/2022, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3 , https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/ 
 

Vol. 11 No. 01     

2026            

Dalam kerangka epistemologi ‘Irfani, pengalaman batin dipahami sebagai pengalaman langsung (direct 

experience) yang dapat dirasakan dan dihayati atas realitas spiritual melalui proses penyucian jiwa dan 

pembersihan kalbu. Berbeda dengan epistemologi Barat yang cenderung meragukan validitas 

pengalaman subjektif, epistemologi Islam mengakui bahwa pengetahuan sejati tentang realitas dan 

Tuhan tidak dapat dicapai hanya melalui akal, tetapi memerlukan pengalaman spiritual dan 

pemahaman intuitif yang mendalam. 

Posisi pengalaman batin dalam pesantren termanifestasi melalui praktik-praktik spiritual 

seperti dzikir, muraqabah (meditasi kesadaran akan kehadiran Allah), muhasabah (introspeksi diri), dan 

khalwah (menyendiri untuk beribadah). Praktik-praktik ini bukan sekadar ritual keagamaan, 

melainkan metode epistemik yang terstruktur untuk mencapai ma'rifah, yaitu pengetahuan intuitif 

tentang Allah dan realitas sejati. Imam al-Ghazali dalam tradisi tasawuf menerangkan bahwa ketika 

konsentrasi dzikir berhasil, seseorang akan mengalami fana (lenyapnya kesadaran ego) dan mencapai 

kasyf (tersingkapnya tabir) terhadap penghayatan alam ghaib, yang memuncak menjadi ma’rifah dan 

bahkan dapat memperoleh ilmu ladunni. 

Validitas pengalaman batin dalam epistemologi pesantren tidak diukur melalui verifikasi 

empiris atau argumentasi logis, melainkan melalui al-dzauq (rasa spiritual) dan 'ilm hudhuri 

(pengetahuan presensial), yaitu pengetahuan di mana objek hadir langsung dalam diri subjek tanpa 

perantara konsep atau representasi.  Pengalaman batin bersifat zauqi (langsung dirasakan), 

eksistensial (mengetahui secara intim), dan intuitif, yang tidak dapat sepenuhnya diartikulasikan 

melalui bahasa atau logika karena melampaui batas-batas diskursus verbal. Para sufi menggunakan 

metode i’tibar atau qiyas ‘irfani untuk mengungkapkan pengalaman batin mereka, yaitu dengan 

menganalogikan makna batin yang ditangkap dalam kasyf kepada makna zahir yang ada dalam teks, 

atau melalui syathahāt, yaitu ungkapan lisan spontan tentang perasaan spiritual yang muncul saat 

mengalami pengalaman intuitif yang sangat mendalam. 

Dalam konteks pendidikan pesantren, pengalaman batin tidak dikembangkan secara 

individualistik, melainkan dalam ruang kolektif seperti halaqah, majelis dzikir, dan bimbingan 

langsung dari mursyid atau kyai.  Komunitas spiritual ini berfungsi sebagai sistem validasi epistemik 

yang memastikan bahwa pengalaman batin santri tetap berada dalam koridor ortodoksi Islam dan 

tidak terjerumus ke dalam penyimpangan spiritual. Kyai sebagai pembimbing spiritual berperan 

sebagai penjaga tradisi epistemik ‘Irfani, yang membimbing santri melalui tahapan-tahapan spiritual 

(maqamat) seperti taubat, wara', zuhud, hingga mencapai tingkat makrifah. Dengan demikian, posisi 

pengalaman batin dalam epistemologi pesantren bukan sebagai alternatif yang bertentangan dengan 

pengetahuan tekstual dan rasional, melainkan sebagai dimensi pelengkap yang mengintegrasikan 

ketiga sumber pengetahuan—wahyu, akal, dan pengalaman spiritual—dalam satu kesatuan 

epistemologis yang holistik dan seimbang.  

Tabel 3. Peta Konsep Epistemologi Pesantren 

Tema Utama Konsep 

Kunci 

Penjelasan Inti Fungsi 

Epistemologis 

http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/


 

 

 

 

  99   

  
 

 

 

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi Sinta 5 No.36/E/KPT/2022, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3 , https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/ 
 

Vol. 11 No. 01     

2026            

Habitus 

Kepesantrenan 

Habitus 

epistemik 

Pola hidup, disiplin, dan praktik 

pesantren yang membentuk cara 

memperoleh pengetahuan 

Membentuk 

subjek 

pengetahuan 

Adab sebelum 

Ilmu 

Ta‘ẓīm Penghormatan kepada guru dan 

kitab sebagai pengakuan 

otoritas keilmuan 

Legitimasi 

epistemik 

Khidmah Pengabdian dan keterlibatan 

sosial santri 

Menundukkan 

ego epistemik 

Riyāḍah Latihan spiritual (tirakat, wirid, 

puasa) 

Menjernihkan 

nalar dan batin 

Moralitas 

ilmu 

Ilmu tidak netral secara moral Validitas ilmu 

ditentukan oleh 

akhlak 

Adab sebagai 

Mekanisme 

Epistemik 

Kebajikan 

epistemik 

Kejujuran, tawaduk, kesabaran, 

istiqamah 

Syarat lahirnya 

pemahaman 

mendalam 

Kontrol 

epistemik 

Pelanggaran adab membatalkan 

otoritas ilmu 

Filter legitimasi 

pengetahuan 

Tubuh dan 

Disiplin 

Tirakat Disiplin tubuh sebagai metode 

mengetahui 

Kesiapan 

epistemik 

subjek 

Disiplin 

waktu 

Jadwal ketat dan repetitif Pengetahuan 

diperoleh secara 

gradual 

Mujāhadah Ketekunan dan kesabaran 

praksis 

Kedalaman dan 

kontinuitas ilmu 

Relasi Tubuh–

Jiwa–Akal 

Epistemologi 

holistik 

Tubuh, jiwa, dan akal bekerja 

secara integral 

Menolak 

reduksionisme 

rasional 

Kondisi 

eksistensial 

Keadaan jiwa dan tubuh 

memengaruhi akal 

Kejernihan 

berpikir 

Spiritualitas 

sebagai 

Sumber Ilmu 

Epistemologi 

‘Irfani 

Pengalaman spiritual sebagai 

sumber pengetahuan 

Pengetahuan 

non-rasional sah 

Ilmu ladunni Pengetahuan dari Allah melalui 

intuisi terlatih 

Puncak potensi 

epistemik 

manusia 

Riyāḍah & 

Mujāhadah 

Usaha spiritual sistematis Prasyarat ilmu 

ladunni 

http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/


 

 

 

 

  100   

  
 

 

 

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi Sinta 5 No.36/E/KPT/2022, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3 , https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/ 
 

Vol. 11 No. 01     

2026            

Pengalaman 

Batin 

Ma‘rifah Pengetahuan intuitif tentang 

realitas dan Tuhan 

Pengetahuan 

presensial 

Dzikir & 

Muraqabah 

Praktik spiritual terstruktur Metode 

epistemik 

Kasyf & 

Dzauq 

Tersingkapnya makna batin Validasi intuitif 

Validasi 

Epistemik 

Komunitas 

pesantren 

Pengalaman batin dikawal 

secara kolektif 

Pencegahan 

penyimpangan 

Peran 

kyai/mursyid 

Pembimbing dan penjaga 

ortodoksi 

Otoritas 

epistemik 

Integrasi 

Epistemologi 

Wahyu–

Akal–

Pengalaman 

Ketiga sumber pengetahuan 

saling melengkapi 

Epistemologi 

seimbang dan 

utuh 

 

KESIMPULAN  

Kajian ini menegaskan bahwa pesantren bukan sekadar institusi pendidikan tradisional, 

melainkan sebuah tradisi epistemik yang memiliki struktur pengetahuan, metode, dan mekanisme 

validasi kebenaran yang khas dan otonom. Kekosongan kajian epistemologi filosofis pesantren selama 

ini telah menyebabkan pesantren kerap dibaca secara reduktif—terjebak pada analisis sosiologis, 

manajerial, atau kultural—tanpa pengakuan serius terhadap rasionalitas internal dan bangunan 

epistemologisnya. Akibatnya, pesantren sering ditempatkan dalam posisi inferior di hadapan standar 

akademik modern yang berparadigma Barat. 

s, Burhani, dan ‘Irfani menempatkan pesantren sebagai model pendidikan holistik yang 

menolak dikotomi antara ilmu agama dan ilmu rasional. Pengetahuan tidak hanya dipahami sebagai 

hasil penalaran tekstual dan rasional, tetapi juga sebagai proses pembentukan subjek melalui habitus 

kepesantrenan, adab, disiplin tubuh, pengelolaan waktu, dan latihan spiritual. Dalam kerangka ini, 

knowing selalu terikat dengan being dan doing, sehingga ilmu tidak berhenti pada tataran kognitif, 

melainkan berimplikasi langsung pada pembentukan akhlak dan orientasi hidup. 

Dengan demikian, epistemologi pesantren menawarkan kritik mendasar terhadap 

epistemologi modern yang cenderung memisahkan akal dari moralitas, pengetahuan dari praksis, 

serta kebenaran dari dimensi spiritual. Rekonstruksi epistemologi pesantren secara filosofis bukan 

hanya penting untuk mengafirmasi otonomi intelektual pesantren, tetapi juga berkontribusi pada 

pengayaan wacana epistemologi kontemporer dengan menghadirkan alternatif paradigma 

pengetahuan yang integratif, berakar pada tradisi, dan relevan dengan tantangan zaman. 

 

PERNYATAAN KONTRIBUSI PENULIS  

Penulis berkontribusi secara substansial dalam keseluruhan proses penelitian dan penulisan 

artikel ini. Kontribusi tersebut meliputi perumusan latar belakang dan rumusan masalah, penentuan 

pendekatan dan desain penelitian, penyusunan kerangka konseptual serta kajian teoritik, 

http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/


 

 

 

 

  101   

  
 

 

 

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi Sinta 5 No.36/E/KPT/2022, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3 , https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/ 
 

Vol. 11 No. 01     

2026            

penelusuran, seleksi, dan pengelolaan sumber data kepustakaan, analisis dan sintesis data secara 

kritis dan reflektif, serta penarikan kesimpulan penelitian. Penulis juga bertanggung jawab atas 

penulisan naskah secara sistematis, proses revisi berdasarkan masukan akademik, serta persetujuan 

akhir terhadap naskah yang diajukan untuk publikasi. 

 

DAFTAR PUSTAKA  

 

Abd. Muqit, and Shokhibul Mighfar. "Ontologi, Epistemologi dan Aksiologi Pendidikan Pesantren 
pada Era Modern." Edupedia: Jurnal Studi Pendidikan dan Pedagogi Islam 5, no. 1 (2020). 
https://doi.org/10.35316/edupedia.v5i1.876.  

Abdul Ghofar Hadi. "Rekonstruksi Epistemologi Islam untuk Kebangkitan Peradaban." 2024. 
https://hidayatullah.or.id/rekonstruksi-epistemologi-islam-untuk-kebangkitan-peradaban/.  

Achmad Luthfi Zaenuri, et al. "Transformasi Pemikiran Pendidikan Islam: Dari Klasik ke 
Kontemporer." AN NAJAH: Jurnal Pendidikan Islam dan Sosial Keagamaan 4, no. 4 (2025): 66-73. 
www.journal.nabest.id/index.php/annajah/article/view/543.  

Adhistria Rahma Anjani, et al. "Pesantren Lembaga Pendidikan Tertua di Indonesia dan 
Perkembangannya." At-Tabayyun: Journal Islamic Studies 7, no. 1 (2025): 11-34. 
https://doi.org/10.47766/atjis.v7i1.6744.  

Ahmad Idrus. "Epistimologi Bayani, Irfani, dan Burhani." An-Nidhom: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam 
4, no. 1 (2019): 30. https://doi.org/10.32678/annidhom.v4i1.4421.  

Ahmad Muzakkil Anam, et al. "Pesantren dan Pergeseran Paradigma Epistemologi: Dari Humanisme 
Menuju Era Post-Humanisme." SANTRI: Journal of Pesantren and Fiqh Sosial 6, no. 1 (June 2025). 
https://doi.org/10.35878/santri.v6i1.1684.  

Ahmad Sahidah. "Menemukan Islam Otentik: Menggugat Tradisi dan Modernitas." Kontekstualita 25, 
no. 2 (2010). 

Aholiab Watloly. "Sosio-Epistemologi sebagai Program Kritis Atas Teori Pengetahuan." Jurnal Filsafat, 
Seri ke-31 (Agustus 2000): 225-243. www.media.neliti.com/media/publications/228568-sosio-
epistemologi-sebagai-program-kriti-ed4ffd4b.pdf.  

A'imatul Kutbaniyah, et al. "Transformasi Ilmu Pengetahuan Islam ke Barat: Jejak yang Terlupakan 
dalam Kurikulum Global." El Banat: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam 15, no. 1 (2024). 
https://doi.org/10.54180/elbanat.2025.15.1.212-229.  

Akhmad Satori, and Wiwi Widiastuti. "Model Pendidikan Multikultural pada Pesantren Tradisional 
di Kota Tasikmalaya dalam Mencegah Ancaman Radikalisme." Sosiohumaniora: Jurnal Ilmu-ilmu 
Sosial dan Humaniora 20, no. 1 (Maret 2018): 22-28. 
https://doi.org/10.24198/sosiohumaniora.v20i1.10304.  

Akhyar Yusuf Lubis. Filsafat Ilmu Klasik Hingga Kontemporer. Jakarta: Rajagrafindo, 2018. 
Alfathri Adlin. "Michel Foucault: Kuasa/Pengetahuan, (Rezim) Kebenaran, Parrhesia." Jaqfi: Jurnal 

Aqidah dan Filsafat Islam 1, no. 1 (2016): 13-26. 
Al-Ghazali. Al-Mustashfa min 'Ilm al-Ushul. Vol. 1. Beirut: Dar al-Kutub al-'Ilmiyyah, n.d. 
Al-Ghazālī. Al-Mustashfā min 'Ilm al-Uṣūl. Vol. 1. Beirut: Dār al-Kutub al-'Ilmiyyah, n.d. 
Amirul Mukminin, et al. "Integration of Bayani, Burhani and Irfani Epistemologies in Arabic Language 

Learning in Islamic Boarding School-Based Colleges." Jurnal Al-Bayan, 3 Juli 2025. 
Andi Agni Pratista A, et al. "Epistemologi Islam dan Perbandingannya dengan Epistemologi Barat." 

Jurnal Media Akademik 3, no. 11 (2025): 1-12. https://doi.org/10.62281/9ag5zw70.  
Andi Hermawan. Logika Pikir dan Kebijaksanaan Berpikir: Filsafat Nalar di Era Disrupsi. Kota Metro: PT 

Insight Pustaka Nusa Utama, 2025. 
Anggun Khafidhotul Ulliyah, et al. "Perbedaan Epistemologi Bayani, Irfani dan Burhani dalam 

Pemikiran Islam." Jurnal REVORMA: Jurnal Pendidikan dan Pemikiran 4, no. 1 (Mei 2024). 
Aswandi, et al. "Epistemologi dalam Konsep Islam: Epistemologi Bayani, Burhani, dan 'Irfani." Journal 

of Innovative and Creativity 5, no. 2 (2025): 10605-10612. https://doi.org/10.31004/joecy.v5i2.1412.  
Azyumardi Azra. Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara. Jakarta: Kencana, 2013. 
Azyumardi Azra. Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi. Jakarta: Kencana, 2014. 
Charles Rangkuti. "Pengaruh Pendidikan Barat Terhadap Pendidikan Islam di Indonesia: Tinjauan 

http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/
https://doi.org/10.35316/edupedia.v5i1.876
https://hidayatullah.or.id/rekonstruksi-epistemologi-islam-untuk-kebangkitan-peradaban/
http://www.journal.nabest.id/index.php/annajah/article/view/543
https://doi.org/10.47766/atjis.v7i1.6744
https://doi.org/10.32678/annidhom.v4i1.4421
https://doi.org/10.35878/santri.v6i1.1684
http://www.media.neliti.com/media/publications/228568-sosio-epistemologi-sebagai-program-kriti-ed4ffd4b.pdf
http://www.media.neliti.com/media/publications/228568-sosio-epistemologi-sebagai-program-kriti-ed4ffd4b.pdf
https://doi.org/10.54180/elbanat.2025.15.1.212-229
https://doi.org/10.24198/sosiohumaniora.v20i1.10304
https://doi.org/10.62281/9ag5zw70
https://doi.org/10.31004/joecy.v5i2.1412


 

 

 

 

  102   

  
 

 

 

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi Sinta 5 No.36/E/KPT/2022, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3 , https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/ 
 

Vol. 11 No. 01     

2026            

Sejarah dan Filsafat." EDU Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial dan Pengabdian Kepada Masyarakat 5, 
no. 2 (2025): 667-683. https://doi.org/10.56832/edu.v5i2.1313.  

Despian Nurhidayat. "Pesantren Mainkan Peran Penting dalam Membentuk Wajah Sosial Bangsa." 
Media Indonesia, 17 Oktober 2025. https://mediaindonesia.com/humaniora/821522/.  

Dewey, John. Logic: The Theory of Inquiry. New York: Henry Holt, 1938. 
Dodik Harnadi, et al. "Pesantren and the Preservation of Traditional Religious Authority in the Digital 

Age." Masyarakat, Kebudayaan, dan Politik 34, no. 3 (2021): 272-280. 
https://doi.org/10.20473/mkp.V34I32021.272-280.  

Eko Setiawan. "Eksistensi Budaya Patron Klien dalam Pesantren: Studi Hubungan Antara Kiai dan 
Santri." Ulul Albab 13, no. 2 (2012): 137-152. https://doi.org/10.18860/ua.v0i0.2372.  

Faqih Abdul Qodir. "Berjalan Bersama, Menafsir Bersama: Epistemic Partnership dalam Tubuh 
Gerakan KUPI." 4 Juli 2025. https://mubadalah.id/berjalan-bersama-menafsir-bersama-
epistemic-partnership-dalam-tubuh-gerakan-kupi/.  

Fatkhul Mubin. "Nalar Bayani Irfani dan Burhani dan Implikasinya Terhadap Keilmuan Pesantren." 
Jurnal Kajian Islam Interdisipliner 6, no. 1 (2020). https://doi.org/10.31219/osf.io/ptcse.  

Fazlur Rahman. Islam and Modernity. Chicago: University of Chicago Press, 1982. 
Fazlur Rahman. Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. Chicago: University of 

Chicago Press, 1982. 
Freire, Paulo. Pedagogy of the Oppressed. New York: Continuum, 1970. 
George Makdisi. The Rise of Colleges. Edinburgh: Edinburgh University Press, 1981. 
Iffan Ahmad Gufron. "Epistemologi Ibn Rusyd dan Relevansinya bagi Pengembangan Sains Modern 

di Pesantren." Master's thesis, Fakultas Filsafat UGM, 2009. 
https://etd.repository.ugm.ac.id/penelitian/detail/44797.  

Imroatul Ma'rifah, and Sudirman Sudirman. "Epistemologi Irfani dalam Tradisi Pemikiran Islam." 
Journal of International Multidisciplinary Research 3, no. 1 (Januari 2025). 
https://doi.org/10.62504/jimr1146.  

Iwan Kuswandi, and Asmoni. "Epistemologi Keilmuan Pesantren Pendekatan Multidisipliner." 
DINAMIKA: Jurnal Kajian Pendidikan dan Keislaman 8, no. 2 (December 2023): 23-34. 
https://doi.org/10.32764/dinamika.v8i2.4016. 

J. Sudarminta. Epistemologi Dasar: Pengantar Filsafat Pengetahuan. Yogyakarta: Kanisius, 2002. 
Jasser Auda. Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law. London: IIIT, 2008. 
Jonathan A. C. Brown. Hadith: Muhammad's Legacy in the Medieval and Modern World. Oxford: Oneworld, 

2009. 
Keni Marchelia. "Epistemologi Ilmu dalam Perspektif Filsafat Kontemporer: Sebuah Tinjauan 

Sistematis." Journal of Innovation in Teaching and Instructional Media 5, no. 3 (2025): 1035-1049. 
https://doi.org/10.52690/jitim.v5i3.1050.  

KH. Hasyim Asy'ari. Adab al-'Alim wa al-Muta'allim. Jombang: Maktabah al-Turats al-Islami, n.d. 
KH. Hasyim Asy'ari. Adab al-'Ālim wa al-Muta'allim. Jombang: Maktabah al-Turāts al-Islāmī, n.d. 
"Kiai Ihsan Jampes dan Kisah Ilmu Ladunni." Lira Media. https://liramedia.co.id/read/kiai-ihsan-

jampes-dan-kisah-ilmu-ladunni-. 
Kuhn, Thomas S. The Structure of Scientific Revolutions. Chicago: University of Chicago Press, 1962. 
Linda Zagzebski. "Virtue in Ethics and Epistemology." Proceedings of the American Catholic Philosophical 

Association 71 (1997): 1-17. 
Lutfi Agus Hermanzah, and Muhammad Muhsin KS. "Tradisi Khidmah dalam Pengembangan 

Kecerdasan Intrapersonal dan Interpersonal Mahasantri: Perspektif Pendidikan Agama Islam 
di Pondok Pesantren Tebuireng Raya." Edukasiana: Jurnal Inovasi Pendidikan 4, no. 4 (2025): 2044-
2057. https://doi.org/10.56916/ejip.v4i4.1695.  

Ludwig Wittgenstein. Philosophical Investigations. Oxford: Blackwell, 1953. 
M. Arifuddin. "Tradisi Pesantren yang Disalah Pahami: Antara Cinta Santri Pada Kiyai dan Bias Cara 

Pandang Modern." SuaraData.com, 25 Oktober 2025. www.suaradata.com/opini/tradisi-
pesantren-yang-disalah-pahami-antara-cinta-santri-pada-kiyai-dan-bias-cara-pandang-
modern/.  

M. Zainuddin. "Mengenal Dunia Pesantren." 2001. https://uin-malang.ac.id/r/131101/mengenal-dunia-
pesantren.html.  

Makki. "Epistemologi Pendidikan Islam: Memutus Dominasi Barat terhadap Pendidikan Islam." Al-
Musannif: Jurnal Pendidikan Islam dan Keguruan 1, no. 2 (2019): 110-124. https://doi.org/10.56324/al-
musannif.v1i2.26.  

http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/
https://doi.org/10.56832/edu.v5i2.1313
https://mediaindonesia.com/humaniora/821522/
https://doi.org/10.20473/mkp.V34I32021.272-280
https://doi.org/10.18860/ua.v0i0.2372
https://mubadalah.id/berjalan-bersama-menafsir-bersama-epistemic-partnership-dalam-tubuh-gerakan-kupi/
https://mubadalah.id/berjalan-bersama-menafsir-bersama-epistemic-partnership-dalam-tubuh-gerakan-kupi/
https://doi.org/10.31219/osf.io/ptcse
https://etd.repository.ugm.ac.id/penelitian/detail/44797
https://doi.org/10.62504/jimr1146
https://doi.org/10.52690/jitim.v5i3.1050
https://doi.org/10.56916/ejip.v4i4.1695
http://www.suaradata.com/opini/tradisi-pesantren-yang-disalah-pahami-antara-cinta-santri-pada-kiyai-dan-bias-cara-pandang-modern/
http://www.suaradata.com/opini/tradisi-pesantren-yang-disalah-pahami-antara-cinta-santri-pada-kiyai-dan-bias-cara-pandang-modern/
http://www.suaradata.com/opini/tradisi-pesantren-yang-disalah-pahami-antara-cinta-santri-pada-kiyai-dan-bias-cara-pandang-modern/
https://uin-malang.ac.id/r/131101/mengenal-dunia-pesantren.html
https://uin-malang.ac.id/r/131101/mengenal-dunia-pesantren.html
https://doi.org/10.56324/al-musannif.v1i2.26
https://doi.org/10.56324/al-musannif.v1i2.26


 

 

 

 

  103   

  
 

 

 

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi Sinta 5 No.36/E/KPT/2022, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3 , https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/ 
 

Vol. 11 No. 01     

2026            

Mangihut Siregar. "Kritik Terhadap Teori Kekuasaan-Pengetahuan Foucault." Jurnal Ilmu Sosial dan 
Ilmu Politik 1, no. 1 (2021). https://doi.org/10.30742/juispol.v1i1.1560. 

Mannheim, Karl. Ideology and Utopia. London: Routledge, 1936. 
Martin van Bruinessen. Kitab Kuning, Pesantren dan Tarekat. Yogyakarta: Gading Publishing, 2012. 
Martin van Bruinessen. Kitab Kuning, Pesantren, dan Tarekat. Yogyakarta: Gading Publishing, 2012. 
Masuki M. Astro. "Santri melampaui stereotipenya." ANTARA, 20 Oktober 2025. 

https://jatim.antaranews.com/berita/990973/. 
"Memahami Makna Ladunni." Wakid Yusuf Blog, 13 September 2020. 

https://wakidyusuf.wordpress.com/2020/09/13/memahami-makna-ladunni/.  
"Mitologi Pesantren: Mendapatkan Ilmu Laduni." NU Bangkalan, 7 September 2020. 

https://nubangkalan.or.id/mitologi-pesantren-mendapatkan-ilmu-laduni/. 
Muhamad War'i. "Formasi Nalar Santri: Studi Epistemologis Tradisi di Pesantren." Makalah. 

Disampaikan pada forum Muktamar Pemikiran Santri Nasional 2019 di Jakarta, 28-29 Oktober 
2019. 

Muhamad War'i. "Nalar Santri: Studi Epistemologis Tradisi di Pesantren." Fikri: Jurnal Kajian Agama, 
Sosial dan Budaya 4, no. 2 (Desember 2019): 167-178. https://doi.org/10.25217/jf.v4i2.632.  

Muhamad War'i. "Urgensi Paradigma Epistemologi Pesantren dalam Studi Agama di Era Post-Truth." 
Ta'dib: Jurnal Pendidikan Islam dan Isu-Isu Sosial 19, no. 1 (2021). 
https://jurnal.iaihnwpancor.ac.id/index.php/tadib/article/view/421.  

Muhammad Abed al-Jabiri. Bunyat al-'Aql al-'Arabi. Beirut: Markaz Dirasat al-Wahdah al-'Arabiyyah, 
1991. 

Muhammad Afif Amrullah, et al. "Implementasi Bayani, Irfani, Burhani Terhadap Pendidikan Karakter 
Santri dalam Sistem Pendidikan di Pesantren." El Buhuth: Borneo Journal of Islamic Studies 5, no. 1 
(2022): 55-63. https://doi.org/10.21093/el-buhuth.v5i01.4100. 

Muhammad Ardian Syah. "Dominasi Barat Atas Sejarah Pengetahuan dan Epistemologi Ilmu Sosial di 
Indonesia." UIN Sunan Kalijaga, 2024. https://sosiologi.uin-suka.ac.id/id/kolom/detail/829/.  

Muhammad Hafizh, et al. "Perbandingan Paradigma Epistemologi: Sumber Pengetahuan Perspektif 
Islam dan Barat." Risalah Jurnal Pendidikan dan Studi Islam 9, no. 4 (2023): 1496-1509. 
https://doi.org/10.31943/jurnal_risalah.v9i4.598.  

Muhammad Idris Usman. "Pesantren sebagai Lembaga Pendidikan Islam (Sejarah Lahir, Sistem 
Pendidikan, dan Perkembangannya Masa Kini)." Neliti, 2020. 
https://www.neliti.com/publications/30620/.  

Muhammad Irfani, et al. "Methods of Interpretation: Epistemological Views of Bayani, Burhani, and 
Irfani." INTIHA: Islamic Education Journal 2, no. 2: 273-284. https://doi.org/10.589.  

Muhammad Shobrun Jamil, and Fahreza Ahmad Fadhilah. "Konsep Etika dalam Perspektif Ta'dib 
Syed Muhammad Naquib Al-Attas." Halaqa: Journal of Islamic Education 1, no. 2 (2025): 259-276. 
https://doi.org/10.61630/hjie.v1i2.31.  

Nasr Hamid Abu Zayd. Mafhūm al-Naṣṣ. Beirut: al-Markaz al-Thaqāfī al-'Arabī, 1994. 
Nurul Hidayah, et al. "Filsafat Ilmu: Epistemologi Post-strukturalisme dalam Menjelajahi Kekuasaan, 

Pengetahuan dan Kebenaran." Jurnal Multidisiplin West Science 2, no. 6 (2023): 422-432. 
https://doi.org/10.58812/jmws.v2i6.398.  

Pierre Bourdieu. Outline of a Theory of Practice. Cambridge: Cambridge University Press, 1977. 
Pouivet, Roger. "Moral and Epistemic Virtues: A Thomistic And Analytical Perspective." Forum 

Philosophicum 15 (2010): 1-15. 
René Descartes. Meditations on First Philosophy. Cambridge: Cambridge University Press, 1996. 
Resta Tultuffia Sari, et al. "Otoritas dan Feodalisme dalam Tradisi Pesantren Indonesia: Sebuah Kajian 

Interdisipliner Tentang Kekuasaan, Pengetahuan, dan Modal Keagamaan." ISIHUMOR: Jurnal 
Ilmu Sosial dan Humaniora 3, no. 4 (Oktober 2025): 207-218. 
https://doi.org/10.58540/isihumor.v3i4.1064.  

Riduwan, and Amir Mahmud. "Integrasi Agama dan Sains dalam Sistem Pendidikan Model Kuttab." 
EL BANAT: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam 13, no. 1 (2023): 85-104. 
https://doi.org/10.54180/elbanat.2023.13.1.85-104.  

Sadali. "Eksistensi Pesantren sebagai Lembaga Pendidikan Islam." ATTA'DIB. Jurnal Pendidikan Agama 
Islam 1, no. 2 (Desember 2020): 53-70. https://jurnal.iain-
bone.ac.id/index.php/attadib/article/download/964/699.  

Sahiron Syamsuddin, et al. Membangun Epistemologi Pesantren: Studi Atas Kajian Kepesantrenan pada 

http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/
https://wakidyusuf.wordpress.com/2020/09/13/memahami-makna-ladunni/
https://doi.org/10.25217/jf.v4i2.632
https://jurnal.iaihnwpancor.ac.id/index.php/tadib/article/view/421
https://sosiologi.uin-suka.ac.id/id/kolom/detail/829/
https://doi.org/10.31943/jurnal_risalah.v9i4.598
https://www.neliti.com/publications/30620/
https://doi.org/10.589
https://doi.org/10.61630/hjie.v1i2.31
https://doi.org/10.58812/jmws.v2i6.398
https://doi.org/10.58540/isihumor.v3i4.1064
https://doi.org/10.54180/elbanat.2023.13.1.85-104
https://jurnal.iain-bone.ac.id/index.php/attadib/article/download/964/699
https://jurnal.iain-bone.ac.id/index.php/attadib/article/download/964/699


 

 

 

 

  104   

  
 

 

 

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi Sinta 5 No.36/E/KPT/2022, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3 , https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/ 
 

Vol. 11 No. 01     

2026            

Perguruan Tinggi Islam. Yogyakarta: Eduvision, 2018. 
Satrio Dwi Haryono. "Membaca Otoritas, Keagamaan, dan Perubahan Sosial dalam Pesantren." 

Tebuireng Online, 4 September 2023. https://tebuireng.online/membaca-otoritas-keagamaan-
dan-perubahan-sosial-dalam-pesantren/.  

Suci Nur Atikah, et al. "Integrasi Kurikulum Nasional dalam Sistem Pendidikan Pesantren di 
Indonesia." Proceedings Series on Social Sciences & Humanities 24, Proceedings of International 
Student Conference on Education (ISCE) (2025). https://doi.org/10.30595/pssh.v24i.1657.  

Sunhaji. "Pesantren dan Transformasi Sosial." 2025. https://kemenag.go.id/opini/pesantren-dan-
transformasi-sosial-lOYkf. 

Thomas J. Csordas. "Embodiment as a Paradigm for Anthropology." Ethos 18, no. 1 (March 1990): 5-47. 
Toshihiko Izutsu. Ethico-Religious Concepts in the Qur'an. Kuala Lumpur: Islamic Book Trust, 2004. 
Tuti Ernawati. "Bayani, Burhani, And Irfani Reasoning in Islamic Studies." Tadrib: Jurnal Pendidikan 

Agama Islam 9, no. 1 (2023): 48-58. https://doi.org/10.19109/tadrib.v9i1. 
Wael B. Hallaq. Authority, Continuity, and Change in Islamic Law. Cambridge: Cambridge University Press, 

2001. 
Wahbah al-Zuḥaylī. Uṣūl al-Fiqh al-Islāmī. Vol. 1. Damaskus: Dār al-Fikr, 1986. 
Wahbah al-Zuḥaylī. Uṣūl al-Fiqh al-Islāmī. Vol. 2. Damaskus: Dār al-Fikr, 1986. 
Ayub Wahyudin. "Pelabelan Feodalisme dalam Budaya Pesantren, Tepatkah?" Kompasiana, 18 Oktober 

2025. www.kompasiana.com/ayubwahyudin/68f30295ed64150d465840d2/pelabelan-
feodalisme-dalam-budaya-pesantren-tepatkah.  

Winda Sri Rahayu, et al. "Peran Ilmu Tasawuf dalam Meningkatkan Kesehatan Mental dan 
Spiritualitas Generasi Z: Studi di Pesantren Idrisiyyah." Nathiqiyyah 8, no. 1 (2025): 79-87. 

Zamakhsyari Dhofier. Tradisi Pesantren: Studi tentang Pandangan Hidup Kiai. Jakarta: LP3ES, 2011. 
Zulfa Rahmat Hidayati, et al. "Epistemologi Ilmu Pengetahuan: Pengertian, Ruang Lingkup, dan 

Implikasinya dalam Konteks Keilmuan Modern." Jurnal Riset Rumpun Agama dan Filsafat 4, no. 3 
(2025): 549-564. https://doi.org/10.55606/jurrafi.v4i3.7228.  

 

http://doi.org/10.55102.alyasini.v10i3
https://ejournal.kopertais4.or.id/tapalkuda/index.php/alyasini/
https://tebuireng.online/membaca-otoritas-keagamaan-dan-perubahan-sosial-dalam-pesantren/
https://tebuireng.online/membaca-otoritas-keagamaan-dan-perubahan-sosial-dalam-pesantren/
https://doi.org/10.30595/pssh.v24i.1657
http://www.kompasiana.com/ayubwahyudin/68f30295ed64150d465840d2/pelabelan-feodalisme-dalam-budaya-pesantren-tepatkah
http://www.kompasiana.com/ayubwahyudin/68f30295ed64150d465840d2/pelabelan-feodalisme-dalam-budaya-pesantren-tepatkah
https://doi.org/10.55606/jurrafi.v4i3.7228

